
 

15 
 

OLHOS D’ÁGUA: ESCREVIVÊNCIA, MULHERES E MÃES EM 

CONCEIÇÃO EVARISTO 

 

OLHOS D’ÁGUA: WRITING, WOMEN AND MOTHERS IN CONCEIÇÃO 

EVARISTO 

 

Marina Silva Nóbrega  

https://orcid.org/0009-0006-3057-4058 

Universidade Federal de Campina Grande 

marina.nobrega@estudante.ufcg.edu.br 

 

 

Resumo: Escrevivência é um conceito cunhado dentro dos escritos da autora Conceição 

Evaristo e se refere, para além da escrita de si sobre a realidade de vivências da autora e de sua 

comunidade afro-brasileira, a uma postura de reconhecimento desse coletivo refletido na 

literatura como que nos espelhos de Oxum e Iemanjá. Orixás do elemento água, presentes no 

objeto estudado, utilizam este objeto mencionado para refletir a si com verdade e acolher a 

comunidade no reflexo. Neste artigo buscamos realizar uma leitura analítica dos contos “Olhos 

d‟água” (2015) e “Maria” (2015), ambos presentes na obra Olhos d‟água (2015) de Conceição 

Evaristo. Como objetivo, temos o de identificar como as mulheres são representadas e refletidas 

enquanto mães nos contos escolhidos. Para isso, nos apoiamos para construir a análise: 

Chevalier (2015), em seu estudo sobre simbolismos, a partir do Dicionário de símbolos (2015); 

Bachelard (1997), em A água e os sonhos: ensaio sobre a imaginação da matéria (1997); em 

Bento (2022) sobre a discussão de mulheres negras e trabalhadoras domésticas, como também 

em Evaristo (2020), acerca sua “escrevivência”. Como considerações finais, evidenciamos a 

potência da escrita de Evaristo sobre a sociedade brasileira, refletindo mulheres negras na 

maioria de seus escritos, principalmente mães.  

 

Palavras-Chave: Conceição Evaristo; Escrevivência; Literatura; Mães. 

 

Abstract: Escrevivência is a concept coined within the writings of author Conceição Evaristo. It 

refers, beyond self-writing about the reality of the author's experiences and those of her Afro-

Brazilian community, to a posture of recognition of this collective reflected in literature as in the 

mirrors of Oxum and Yemanjá. Orishas of the water element, present in the object studied, use 

this mentioned object to truthfully reflect themselves and welcome the community in their 

reflection. In this article, we seek to conduct an analytical reading of the short stories "Olhos 

d'água" (2015) and "Maria" (2015), both featured in Conceição Evaristo's work Olhos d'água 

(2015). Our objective is to identify how women are represented and reflected as mothers in the 

selected stories. To this end, we drew upon Chevalier (2015), in his study of symbolism, based 

on the Dicionário de simbólicos (2015); Bachelard (1997), in Water and Dreams: Essay on the 

Imagination of Matter (1997); in Bento (2022) on the discussion of Black women and domestic 

workers, as well as in Evaristo (2020), about her “escrevivência.” As final considerations, we 

highlight the power of Evaristo's writing on Brazilian society, reflecting Black women in most 

of her writings, especially mothers. 

 

Keywords: Conceição Evaristo; Escrevivência;; Literature; Mother 



 

16 
 

Introdução 

 

Conceição Evaristo constrói suas narrativas tecendo sua escrita com linhas de 

vida que transpassam cada personagem seu, demarcando um território-conceito próprio 

de sua criação literária, a “Escrevivência”. Termo cunhado por ela em 1995, o qual une 

as palavras “escrever” e “viver” (Fonseca, 2020), evidenciando uma escrita de si e suas 

vivências. Contudo, a autora atualiza este conceito apresentando seu caráter em 

movimento, como a vida. Em uma entrevista para o programa Roda Viva em 2022, ela 

explica o conceito estabelecendo uma relação com mitos afro-brasileiros. A partir das 

Orixás, Oxum e Iemanjá, a autora explica que ambas possuem objetos em comum: 

espelhos; baseado no aspecto de reflexo, estes conjeturam o autorreconhecimento do 

sujeito (Oxum) e o acolhimento daquele que cuida (Iemanjá). Assim, a “Escrevivência” 

se refere à vocalização do olhar reflexivo de Evaristo sobre sua vida e as vivências dos 

pertencentes à comunidade afro-brasileira (Fonseca, 2020). 

Com base em Fonseca (2020) e Duarte (2020) situamos “Escrevivência” como 

um conceito construído a partir de seu uso em materiais bibliográficos. Mas que 

inicialmente, foi evocado como “[...] uma estratégia que rasura a ordem legitimada pela 

figura da „Mãe preta‟ que conta „histórias para adormecer a prole da Casa-grande‟” 

(Fonseca, 2020, p. 60). Neste sentido, nosso enfoque sobre os contos da autora que 

direciona nosso olhar para as figuras maternas, se justifica na apresentação dessas em 

personagens femininas, como Maria e a Mãe dos olhos d‟água que não surgem como a 

Mãe preta da Casa-grande, assim apresentando uma outra maternagem. Diante disso, 

“[...] configura-se a escrevivência como diálogo com a tradição Sankofa
1
, que resgata o 

passado para pensar o presente. E, dessa forma, preparar os caminhos de uma percepção 

do negro [...]” (Duarte, 2020, p. 92). 

Com essa tradição de resgatar o passado para enunciar o que foi silenciado, de 

modo a se pensar o presente, apresentamos Olhos d’água, o quinto livro (publicado no 

ano de 2014) da escritora, professora e poetisa Conceição Evaristo. Uma coletânea de 

15 contos sensíveis, cuidadosamente escritos, com narrativas marcantes e densas, com 

temáticas pertinentes a vidas de pessoas afro-brasileiras, suas vivências em espaços 

marginais e urbanos, contando sobre afetos e desafetos, violências, a ausência de 

atenção e cuidado, o corpo e a existência feminina.  

Dentre os quinze contos presentes na obra, sete deles são protagonizados por 

mulheres-mães. Com a leitura do livro na íntegra, selecionamos “Olhos d‟água” (2015) 

e “Maria” (2015), diante da poética e impacto de suas narrativas, ambos protagonizados 

por mulheres-mães, sendo o primeiro, narrado pela personagem da filha e o segundo por 

um narrador que observa “Maria”. Salientamos a escolha dos contos mencionados a 

partir da apresentação de diferentes Mães, assim temos como objetivo identificar como 

as mulheres são representadas e refletidas enquanto mães nos contos escolhidos. 

 

                                                 
1
 A partir do símbolo atrelado ao termo, pode-se traduzir para: “retornar ao passado para 

ressignificar o presente e construir o futuro”.  
Fonte: https://ocupacao.icnetworks.org/ocupacao/abdias-nascimento/sankofa/.  



 

17 
 

Com o corpus escolhido, a leitura apresentada na análise é pautada na fala da 

autora sobre “Escrevivência”, ancorada no aspecto de reflexo, uma vez que “Olhos 

d‟água” (2015) é repleto de metáforas e poética das águas, apresentando este elemento 

da natureza como símbolo muito significativo, possibilitando a idéia de “espelho 

d‟água”. Assim, retomaremos as figuras das Orixás para tratar sobre a mulher-mãe e o 

símbolo da água, elemento comum entre estas figuras divinas. Para isso, nos 

embasaremos em Sueli Carneiro, com base no seu texto O poder feminino no culto aos 

Orixás (1993); em Gaston Bachelard a partir de A água e os sonhos: ensaio sobre a 

imaginação da matéria (1998), sobre o simbolismo e representação do elemento água. 

Tendo em vista o aspecto anteriormente mencionado, analisaremos o que reflete 

a representação construída por Evaristo das mulheres-mães também no “Maria” (2015), 

um conto mais árido e impactante. Assim, nos apoiaremos em Jean Chevalier em seu 

estudo acerca de simbolismos, a partir do Dicionário de símbolos (2015), para observar 

o simbolismo de mulher que é atribuído às personagens; e em Bento (2022) ancorada 

em O pacto da branquitude (2022), sobre a discussão de mulheres negras e 

trabalhadoras domésticas, como também em Constância Lima Duarte, Isabella Rosado 

Nunes em Escrevivência: a escrita de nós: Reflexões sobre a obra de Conceição 

Evaristo (2020), acerca da “Escrevivência” da autora enquanto mulher e vocalizadora 

de outras mulheres negras, constituem o aporte teórico deste trabalho.  

 

 

1. Escrevivência: um território-conceito da Literatura afro-brasileira  

 

No texto “Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento de 

minha escrita” (2020), Conceição Evaristo escreveu: “mas digo sempre: creio que a 

gênese de minha escrita está no acúmulo de tudo o que ouvi desde a infância” (Evaristo, 

2020, p. 52). A escuta de relatos, histórias, segredos, tantas palavras trocadas e 

endereçadas para mulheres e entre elas, presentes em sua convivência, foram 

provocativas para fomentar sua escrita. As narrativas da autora se encontram na 

Literatura afro-brasileira, nos apoiamos em Lobo para tratar deste campo-conceito, 

 

Poderíamos definir literatura afro-brasileira como a produção literária de 

afrodescendentes que se assumem ideologicamente como tal, utilizando um 

sujeito de enunciação próprio. Portanto, ela se distinguiria, de imediato, da 

produção literária de autores brancos a respeito do negro, seja enquanto 

objeto, seja enquanto tema ou personagem estereotipado (folclore, exotismo, 

regionalismo) (Lobo, 2007, p. 315). 

 

Assim, se firmam os escritos de Evaristo, como produções literárias de uma 

afrodescendente que se firma como tal e expressa isso em seus textos, diferenciando-se 

da produção de autores (a) brancos. No sentido de retomar traços que foram brutalmente 

silenciados da história brasileira, além de trazer personagens não estereotipadas e 

protagonistas de suas histórias. Com isso, entre tantas mulheres construídas pela autora, 

perpassam em suas histórias traços de mulheres reais, não ficcionais. “Como ouvi 



 

18 
 

conversas de mulheres! Falar e ouvir entre nós, era a talvez a única defesa, o único 

remédio que possuíamos” (Evaristo, 2020, p. 52).  

A autora cresceu em uma casa repleta de mulheres, “cabeças da família”, 

trabalhadoras domésticas, mães e tias que passavam horas, dias, o ano inteiro, na 

atividade de lavadeiras, além de cuidadoras, das casas, dos maridos, dos filhos ou 

sobrinhos. O que a admirava era a tentativa de registro por meio da escrita que estas 

mulheres buscavam fazer do montante de roupas e entregas a serem feitas, uma vez que 

todas tinham nenhuma ou irrisória instrução escolar. Esse ato de resistência em meio a 

uma sociedade tão hostil fez com que Evaristo buscasse, com apoio de uma tia, os 

estudos. Assim, investiu em sua educação, além de, principalmente, sua escrita, lugar 

em que se encontrou e despertou suas águas potentes vindas de seus ancestrais para 

tratar de “Escrevivências”.   

As narrativas e os poemas de Evaristo são o descobrimento de uma função, 

urgência, dor, necessidade e esperança pela escrita. “Olhos d‟água” (2015) e “Maria” 

(2015) revelam mulheres-mães que lutam, protegem e resistem em um sistema social 

que a todo o momento se manifesta contrário à existência delas. Sobre as realidades 

tratadas, demonstram uma luta não justa, com uma parcela que não é majoritária, mas 

potente de privilégios, os brancos. Conceição Evaristo, na obra Olhos d’água (2015), 

traz vivências em sua escrita, com narrativas que se assemelham a relatos, pela 

brutalidade, a pessoa do discurso e os recortes de momentos específicos. 

Para tratar das personagens mulheres-mães de Evaristo, recorremos inicialmente 

ao conceito de maternagem ancorado em Maria Collier de Mendonça (2021),  

 

[...] o termo mothering resulta da fusão do verbo to mother (Ruddick, 1989) 

com o sufixo -ing, que indica ação e processo contínuo. Portanto, a palavra 

maternagem corresponde ao termo que melhor traduz o conceito de 

mothering para o português, pois inclui o sufixo -agem, de origem latina, que 

expressa, exatamente, a ideia de ação ou resultado de ação (Mendonça, 2021, 

p. 61). 

 

O conceito traduzido se refere a ação de um processo contínuo, relativo às mães, 

assim podemos pensar no exercício de cuidado, atenção, proteção, nutrição, entre 

outros, visto que a maternidade se refere “[...] ao poder biológico e aos significados 

institucionais, simbólicos e culturais [...]” atrelados ao conceito. A partir de Jean 

Chevalier, em Dicionário de Símbolos (2015), temos que o símbolo é mais que um 

signo ou sinal: ele corrobora para a passagem do significado a outro nível, e isso 

depende de uma interpretação que parte de determinada predisposição. Deste modo, 

pontuamos a mulher e a mãe como símbolos, porque além de figuras possíveis 

unificadas com significados diversos, essas duas imagens divergem a partir da 

perspectiva. Para a leitura dos contos “Olhos d‟água” (2015) e “Maria” (2015) nos 

pautamos, principalmente, na teoria de símbolos. Portanto, diante das várias 

simbologias atribuídas ao ser feminino, podemos indagar: existe uma só ser mulher? E 

uma só forma de ser mãe?  

 



 

19 
 

As narrativas de Evaristo concentram-se em escrevivências de pessoas negras, as 

pautas de raça e gênero perpassam suas escritas, firmando-se necessárias e importantes. 

Antes de adentrarmos na análise procurando uma resposta para a primeira questão 

formulada: existem várias “formas” de mãe, a avó, a madrasta, a própria mãe, a sogra, 

entre outras; nos contos, as imagens são de mães negras, periféricas, trabalhadoras, 

cuidadoras e sonhadoras, além de tudo, mães-solo. Veremos nos contos quais as 

mulheres refletidas nestas narrativas. 

 

 

2. leitura das mães em “Olhos d’água” (2015) e “Maria” (2015) de Conceição 

Evaristo 

 

“Olhos d‟água” (2015) tem início do seguinte modo: “uma noite, há anos, 

acordei bruscamente e uma estranha pergunta explodiu de minha boca” (Evaristo, 2015, 

p. 15). Esse conto é narrado por uma filha que rememora uma lembrança. Ela despertou 

de um sono com uma questão: “de que cor eram os olhos de sua mãe?” (Evaristo, 2015, 

p. 15). Após isso, segue contando suas vivências de infância, como sendo a primeira das 

sete filhas de uma mãe-solo, visto que nenhuma figura paterna é mencionada no texto. 

A filha mais velha que cresce rápido por ceder o lugar de mais nova sempre a suas 

irmãs e que se encontra ao lado de sua mãe, a observa e aprende a compreendê-la.  

Neste despertar, o que mais a incomoda é lembrar de diversos detalhes do corpo 

da mãe, mas não da cor de seus olhos. Entre as histórias de infância que denunciam uma 

situação de vulnerabilidade socioeconômica, temos o seguinte trecho: “às vezes, as 

histórias de infância de minha mãe confundiam-se com as de minha própria infância” 

(Evaristo, 2015, p. 16), evidenciando uma repetição nas situações vividas por mãe e 

filha. Após este trecho marcante, a filha conta sobre a “água solitária” da panela 

cozinhando uma ilusão, um nada de possibilidades que podiam abastecer essa família, 

evidenciando a precária situação de falta de alimento.  

Em situações de maior vulnerabilidade, essa mãe brincava com as filhas. Na 

falta de alimento ou em um dia de chuva densa que ameaçava derrubar o teto da família, 

ela acolhia, como expresso no trecho a seguir: 

 

Lembro-me ainda do temor de minha mãe nos dias de fortes chuvas. Em cima 

da cama, agarrada a nós, ela nos protegia com seu abraço. E com os olhos 

alagados de prantos balbuciava rezas a Santa Bárbara, temendo que o nosso 

frágil barraco desabasse sobre nós (Evaristo, 2015, p. 17). 

 

Além disso, ela provocava risadas e alimentava o imaginário das filhas, como 

fazendo de conta que as nuvens são algodões doces que devem ser levados à boca 

rapidamente para não se perderem. Nesses momentos de temor, ela tinha um sorriso 

molhado, nos de maior incerteza, seus olhos se confundiam com os olhos da natureza, e 

em dias de chuva, ambas choravam. A poética das águas é refletida na linguagem que 

expressa uma comparação entre mãe e natureza, ambas matrizes da vida. 



 

20 
 

Chevalier pontua que “a mãe é a segurança do abrigo, do calor, da ternura e da 

alimentação” (2015, p. 580). Neste sentido, o movimento da filha de recuperar sua 

origem, relembrar, vivenciar, revela assim o poder das lágrimas, “[...] tinha olhos ou 

rios caudalosos sobre a face” (Evaristo, 2015, p. 18), a potência da nascente, da vida e 

da imensidão, “rios calmos, mas profundos e enganosos para quem contempla a vida 

apenas pela superfície” (Evaristo, 2015, p. 19). Além da resposta para a questão, de que 

cor era os olhos da mãe, “era cor de olhos d‟água” (Evaristo, 2015, p. 18). 

A filha relembra que estava longe de sua cidade natal depois desse momento de 

angústia, que se torna ímpeto para ela voltar: “assim fiz. Voltei, aflita, mas satisfeita. 

Vivia a sensação de estar cumprindo um ritual, em que a oferenda aos Orixás deveria 

ser descoberta da cor dos olhos de minha mãe (Evaristo, 2015, p. 18). Retornando, ela 

encontra sua mãe com os olhos molhados, agora de alegria. A filha volta para 

rememorar e nunca mais esquecer a cor dos olhos de sua mãe, águas correntezas, 

origem de afeto, cuidado e abrigo. 

A filha que narra, agora mãe, conta: “hoje, quando já alcancei a cor dos olhos de 

minha mãe, tento descobrir a cor dos olhos de minha filha. Faço a brincadeira em que os 

olhos de uma se tornam espelho para os olhos da outra” (Evaristo, 2015, p. 19). O 

espelho é muito significativo, principalmente quando no mesmo conto se menciona 

“Mamãe Oxum”, Orixá do elemento água que possui um espelho, o qual reflete o 

autorreconhecimento do sujeito dentro do mito afro-brasileiro. 

A partir dos olhos, principalmente da cor deles (“olhos d‟água”), a filha se 

reconhece diante da mãe, no reflexo do espelho-olhar e isso se repete mais tarde. E esse 

autorreconhecimento é marco para sua existência e identidade. Segundo Bachelard 

(1997), a água é um elemento primitivo de geração daquilo que é necessidade vital, 

humana. Essa ideia está em um hino védico citado pelo autor em A água e os sonhos: 

ensaio sobre a imaginação da matéria (1997). Além disso, água é projeção da natureza 

enquanto elemento desta, e a natureza sentimentalmente, para o mesmo autor, “é uma 

projeção da mãe” (Bachelard, 1997, p. 120). 

No viés simbólico, para Chevalier, o símbolo da mãe de que o conto mais se 

aproxima é a partir da ligação desta com o mar: “[...] está ligado ao do mar [...], na 

medida em que eles são, ambos, receptáculos e matrizes da vida” (Chevalier, 2015, p. 

580; Guei. 306. n. 4 apud Chevalier, 2015, p. 581). Essa percepção é fortalecida quando 

quem narra fala sobre as “águas da Mamãe Oxum!” (Evaristo, 2015, p. 18-19). Oxum, 

na mitologia Iorubá, habita as águas doces, “[...] condição indispensável para a 

fertilidade da terra e produção de seus frutos, donde decorre sua profunda ligação com a 

gestação” (Carneiro; Cury, 1993, p. 23). Ela é filha de Iemanjá, a Senhora das Águas 

Doces, a grande mãe do amor e da fertilidade. “Em alguns mitos, é do rompimento dos 

seus seios que nascem todos os orixás, daí sua estreita ligação com a fecundidade” 

(Carneiro; Cury, 1993, p. 26). As águas de Oxum estão nos olhos da mãe, por isso a 

benção, o amor e a proteção. Portanto, as figuras mães neste conto são atreladas à 

imagem da Orixá, matrizes de afeto, cuidado e abrigo. 

 

 



 

21 
 

O segundo conto escolhido para a análise foi “Maria” (2015) diante do impacto 

sentido em sua leitura e a pertinência do debate sobre as temáticas apresentadas: 

maternidade, racismo e trabalho doméstico. A narrativa tem como desfecho o seguinte 

trecho: “Maria queria tanto dizer ao filho que o pai havia mandado um abraço, um beijo, 

um carinho” (Evaristo, 2015, p. 42). O verbo “querer”, no pretérito imperfeito, denuncia 

uma ação não finalizada e o que ocorreu para que a mensagem aos seus filhos não 

chegasse? 

Maria é mulher, mãe-solo de três filhos, trabalhadora doméstica e solteira. Em 

uma manhã de segunda-feira, ela espera o ônibus no ponto, vindo do trabalho em que 

passou o final de semana. Ela vem trazendo frutas, entre estas, melão que os meninos 

nunca provaram: “será que os meninos iriam gostar de melão?” (Evaristo, 2015, p. 40) 

ela se pergunta, e um osso de pernil. Quando o ônibus chega, sobe com suas sacolas e 

vê um rosto conhecido: o pai de seus filhos; trocam “cochichos”, ele de carinho aos 

meninos. O que sugere que ele não os vê há tempos, apenas dois são seus. E ela, “a 

mulher baixou os olhos como que pedindo perdão” (Evaristo, 2015, p. 40), um perdão 

por se permitir se relacionar com outros homens, talvez. Tudo muda e acontece 

rapidamente, quando o pai de dois dos seus filhos está armado e seu parceiro anuncia 

um assalto, não levam nada dela, aliás, sua vida, “estavam todos armados com facas a 

laser que cortam até a vida” (Evaristo, 2015, p. 42). 

Os passageiros inferem que por Maria ser conhecida dos assaltantes, ela era 

cúmplice. Com os homens? Nada sucedeu, mas com a mulher, xingaram, surraram e 

lincharam Maria até a morte. Isso porque o homem não levou nada dela naquele dia, 

além de sua vida. Neste conto, quem narra, observa a manhã de uma segunda-feira da 

vida de Maria. Ela não viveu para chegar em casa. No momento em que os policiais 

chegaram no ônibus, [...] o corpo da mulher estava todo dilacerado, todo pisoteado” 

(Evaristo, 2022, p. 42). Ela deixou de ser Maria para ser uma mulher cuja vida foi 

julgada como menor e assim, roubada, mais uma mulher vítima de racistas. Morta 

porque associaram automaticamente ela com os homens, para eles, meros assaltantes e 

para Maria, um deles pai de seus filhos.  

Com a leitura, podemos retomar o título de um texto da filósofa, feminista negra, 

escritora e acadêmica brasileira, Djamila Ribeiro: “quem se responsabiliza pelo 

abandono da mãe?” (2018). Neste conto, a mãe é Maria, não a figura “Mãe divina” da 

Virgem Maria do catolicismo, “[...] a sublimação mais perfeita do instinto e a harmonia 

mais profunda do amor” (Chevalier, 2015, p. 580), mas uma mulher trabalhadora 

doméstica, vítima da vulnerabilidade social da pobreza e mãe-solo, abandonada pelo pai 

de seus filhos, pelo Estado e pelos cidadãos. Esse abandono é reflexo de um racismo 

enraizado na sociedade, estruturado nas veias sociais que se alimentam de sistemas 

hierárquicos, mantidos na história de nosso país que se refaz dia após dia; o sistema 

colonial não é apenas referência, mas, em certa medida, reverberação atualmente.  

No capítulo 7, “O caso das mulheres”, em O Pacto da Branquitude (2022), Cida 

Bento bem coloca, “o trabalho de doméstica remonta também a um espaço social que 

atravessa os séculos e bebe à fonte da escravidão. Mulheres negras responsáveis por 

cuidar, limpar e alimentar um lar” (Bento, 2022, p. 80). Essas funções facilmente são 

exercidas por Maria, enquanto trabalhadora doméstica, ela cuida mais daqueles que a 



 

22 
 

aprisionam do que de seus filhos. A escravidão moderna está para a falta de liberdade 

imposta estruturalmente, em que as mulheres negras não têm direitos como existir, 

viver, ir e vir tranquilamente, como mulheres. Dito isto, resgato um trecho presente no 

livro Quem tem medo do feminismo negro? (2018), no capítulo, “O racismo dos outros” 

(2018), de Kabengele Munanga: “o racismo é um crime perfeito no Brasil, porque quem 

o comete acha que a culpa está na própria vítima; além do mais, destrói a consciência 

dos cidadãos brasileiros sobre a questão racial” (Munanga apud Ribeiro, 2018). 

Os passageiros que violentaram Maria direcionaram a culpa do assalto para ela, 

com a “justificativa” de que ela era cúmplice dos assaltantes, ninguém a ouviu, nenhum 

dos presentes viu Maria como um ser humano no papel de passageira como os outros, 

desumanizaram e a assassinaram. Lélia Gonzalez fala sobre isso quando diz: “falar da 

opressão da mulher latino-americana é falar de uma generalidade que oculta, enfatiza, 

que tira de cena a dura realidade vivida por milhões de mulheres que pagam um preço 

muito caro pelo fato de não serem brancas” (Gonzalez, 1988, pp. 133-41 apud Bento, 

2022, p. 84). Maria morreu por não ser branca, Maria reflete muitas outras. A mãe que 

luta por seus filhos não foi vista no ônibus. Assim, Evaristo ecoa vozes de modo a 

denunciar a tamanha violência que se tornou cotidiana diante do descaso quanto a 

comunidade afro-brasileira.  

 

 

Considerações finais 

 

Neste artigo analisamos os contos “Olhos d‟água” (2015) e "Maria” (2015) em 

que temos mães que lutam, protegem e resistem em realidades que dificultam suas 

existências. Conceição Evaristo traz vivências em sua escrita, de modo que suas 

narrativas se assemelham a relatos, pela brutalidade, a pessoa do discurso e os recortes 

de momentos específicos. Olhos d’água (2015) é repleto de imagens poéticas, fortes e 

sensíveis. A menção a Oxum é de uma grandiosidade significativa, a figura das mães na 

narrativa, a força e a resistência são reais. A mãe que está no conto é a mãe protetora. 

Em “Maria” (2015), a denúncia da escravidão moderna se apresenta como um “regime” 

em que mulheres negras ainda estão presentes em casas de elite de pessoas brancas sob 

circunstâncias desumanas, de falta de respeito e empatia. O que a protagonista vivencia 

atesta para a falta de liberdade imposta estruturalmente, em que as mulheres negras não 

têm direitos como existir e ir e vir tranquilamente. Deste modo, evidenciamos a 

potência da escrita de Evaristo, seus contos são impactantes e reais, como também 

instrumentos de resistência, denúncia e vocalização de vozes negras na literatura. Ao 

tratar de narrativas que refletem a sociedade brasileira, apresentando mulheres negras na 

maioria de seus escritos, principalmente mães, verificamos como a escrita literária 

feminina está apoiada em símbolos e as referências à mitologia dos orixás são 

constituintes de uma ancestralidade identitária em contos da referida autora.  

 

 

 

 



 

23 
 

Referências  

 

BACHELARD, Gaston. A água maternal e a água feminina. In: A água e os sonhos: 

ensaio sobre a imaginação da matéria. São Paulo: Martins Fontes, 1997. p. 119-138. 

 

BENTO, Cida. O caso das mulheres. In: BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 79-88. 

 

BRANDÃO, JUNITO DE SOUZA Mitologia Grega – . Vol. I – 26. ed. Petrópolis: 

Vozes, 2015. ______ Mitologia Grega – . Vol. II – 26. ed. Petrópolis: Vozes, 2015  

 

BRASILEIRAS, Leituras. CONCEIÇÃO EVARISTO | Escrevivência. YouTube, 6 de 

fevereiro de 2020. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=QXopKuvxevY 

 

CARNEIRO, Sueli; CURY, Cristiane Abdon. O Poder Feminino no Culto aos Orixás. 

In: GELEDÉS. Mulher Negra. São Paulo: Cadernos Geledés, 1993.  p. 19-35. 

 

CHEVALIER, Jean. Dicionário dos símbolos: (mitos, sonhos, gestos, formas, figuras, 

cores, números). 27° ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2015.  

 

Conceição Evaristo. Literafro: o portal da literatura afro-brasileira, 2023. Disponível 

em: http://www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/188-conceicao-evaristo. Acesso em: 29 

de maio de 2023.  

 

COLLIER DE MENDONÇA, M. Maternidade e maternagem: os assuntos pendentes 

do feminismo. Revista Ártemis, [S. l.], v. 31, n. 1, 2021. DOI: 10.22478/ufpb.1807-

8214.2021v31n1.54296. Disponível em: 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/artemis/article/view/54296. Acesso em: 24 out. 

2024. 

 

DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado. Escrevivência: a escrita de 

nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e 

Arte, 2020. Disponível em: https://www.itausocial.org.br/wp-

content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf.  

 

DUARTE, Eduardo de Assis. Por um conceito de literatura afro-brasileira. Literafro: 

o portal da literatura afro-brasileira, 08 out, 2024. Disponível em: 

http://www.letras.ufmg.br/literafro/artigos/artigos-teorico-conceituais/148-eduardo-de-

assis-duarte-por-um-conceito-de-literatura-afro-brasileira. Acesso em: 08 out, 2024. 

 

EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca 

Nacional, 2015. 

 

LOBO, Luiza. Crítica sem juízo. 2 ed. revista. Rio de Janeiro: Garamond, 2007.  



 

24 
 

 

OXUM. Santuário Nacional da Umbanda, [s.d]. Disponível em: 

https://santuariodeumbanda.com.br/site/locais-para-oferendas/vale-dos-orixas/oxum/. 

Acesso em: 29 de maio de 2023. 

 

RIBEIRO, Djamila. O racismo dos outros. In: RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do 

feminismo negro?. São Paulo: Companhia das Letras, 2018. 

  

RODA VIVA. Conceição Evaristo explica o conceito de “escrevivência” e relação com 

mitos afro-brasileiros. YouTube, 2022. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=J-wfZGMV79A 


