
Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   67  

ETNOCONHECIMENTOS, LITERATURA E ARTE NA 

APRENDIZAGEM DE CRIANÇAS INDÍGENAS 
 

ETHNOKNOWLEDGE, LITERATURE AND ART IN THE  

LEARNING OF INDIGENOUS CHILDREN 

 

Rosangela Célia Faustino  https://orcid.org/0000-0002-0094-5528 
Universidade Estadual de Maringá 

rcfaustino@uem.br 

 

Danilo Mello Campassi  https://orcid.org/0009-0009-1429-5106 

Universidade Estadual de Maringá 

danilocampassi@gmail.com 

 

Sophia Ferreira Gomes  https://orcid.org/0009-0004-5496-163X 
Universidade Estadual de Maringá 

profasophiagomes@gmail.com 

 

DOI: https:// 10.5281/zenodo.18338961 
 

Recebido em 26 de agosto de 2025 

Aceito em 16 de setembro de 2025 

 
 

Resumo: Ao compreendermos que a 

ciência é plural, passamos a entender que os 

pressupostos científicos conhecidos e 

utilizados, predominantemente, nas 

academias e escolas, não são únicos, 

embora prevaleçam devido ao nosso legado 

colonial eurocêntrico. Outras sociedades 

têm formas próprias de produzir e 

disseminar conhecimentos. No caso dos 

povos indígenas, os etnoconhecimentos são 

fundamentados na ancestralidade, nas 

experiências, observações e cosmologias 

nativas, conforme cientistas indígenas têm 

explicitado em suas obras. Neste texto, 

abordamos a relevância dos 

etnoconhecimentos, das literaturas e das 

artes indígenas no ensino e aprendizagem 

de crianças bilíngues, cabendo às políticas 

públicas educacionais promovê-las nas 

escolas interculturais indígenas. 

 

Palavras-chave: Etnoconhecimentos; 

Povos Indígenas; Literatura; Artes.   

Abstract: Recognizing the plurality of 

science allows us to understand that the 

scientific assumptions predominantly 

taught and upheld in academic and school 

contexts are not singular or absolute. Their 

dominance largely stems from our 

Eurocentric colonial legacy. Other societies 

possess their own ways of producing and 

sharing knowledge. Among Indigenous 

peoples, ethnoknowledge is rooted in 

ancestry, lived experience, careful 

observation, and native cosmologies, as 

articulated by Indigenous scholars.  In this 

work, we explore the significance of 

ethnoknowledge, Indigenous literature, and 

Indigenous arts in the educational journeys 

of bilingual children. It is the responsibility 

of public education policies to actively 

foster and integrate these elements within 

intercultural Indigenous schools. 

 

Keywords: Ethnoknowledge; Indigenous 

Peoples; Literature; Arts.



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   68  

Introdução 

 

A presença dos povos ancestrais no território que passou a ser chamado de 

Brasil, de acordo com estudos arqueológicos (Mota, 2012, p. 18), data de 12.000 a 

3.000 anos antes do presente. Dessa forma, os povos indígenas, no decorrer de todos 

esses séculos, produziram e disseminaram inúmeros conhecimentos, as ciências 

indígenas, etnoconhecimentos, ou conhecimentos tradicionais, provenientes de suas 

amplas experiências. Conforme Miranda (2009), etnoconhecimento se refere aos 

“conhecimentos produzidos por povos indígenas, afrodescendentes e comunidades 

locais de etnias específicas”. 

Os conhecimentos tradicionais são produzidos nas práticas sociais de trabalho, 

no manejo ecológico do território e na organização da vida comunitária em geral. São 

aprendidos por meio da observação, da participação e da imitação/reprodução pelos  

jovens e crianças pertencentes aos diferentes grupos étnicos. Além das experiências 

práticas compartilhadas e experienciadas, há os inúmeros ensinamentos e as narrativas 

tradicionais que são transmitidas na oralidade, de geração para geração pelos mais 

velhos, experientes e sábios. Essas formas próprias de ensinar e aprender são 

desenvolvidas independentemente de um sistema educacional formal (Fernandes, 1975; 

Meliá, 1979; Santos, 1975).  Por serem intrinsecamente articulados à reprodução da 

vida e da humanidade, “são conhecimentos dinâmicos que se encontram em constante 

processo de adaptação” (Miranda, 2009, p. 2). 

Entre os povos originários, os conhecimentos tradicionais garantiram a 

sobrevivência de centenas de grupos étnicos, no enfrentamento ao genocídio, à 

expropriação dos territórios, ao roubo, à exploração e à escravização empreendida pelos 

colonizadores europeus e seus descendentes, nesse território.  

Os conhecimentos tradicionais, articulados à realidade vivida, tem um grande 

valor comunitário que envolve diferentes espaços e dimensões que alcançam, desde a 

produção de alimentos, moradias, deslocamentos grupais, tratamento e cura de doenças 

até as explicações cósmicas, a política, as artes e os códigos éticos e morais dos 

diferentes povos.  

Esteticamente, esses conhecimentos se expressam por diferentes meios, pois 

“desde épocas mais antigas, os povos cantavam, dançavam e produziam pinturas, 

gravações e esculturas” (BRASIL, 1998, p. 286). As artes indígenas de cada povo são 

construídas “[...] a partir de valores, regras, estilos, conhecimentos técnicos, materiais e 

concepções estéticas distintas [...]” (BRASIL, 1998, p. 287). 

Conforme Meliá (1979, p. 14), na educação tradicional indígena são destacadas 

três etapas principais. A primeira etapa ocorre na infância com a socialização que 

assimila a cultura e o indivíduo dentro das normas da cultura; a segunda etapa é 

chamada de  ritualização, o indivíduo participa de uma ordem simbólica e religiosa de 

seus valores culturais; por fim, a terceira etapa é a historização, na qual as pessoas 

assumem funções suas, próprias, dentro da comunidade, pois já sabem, já têm 

experiência, já aprenderam e já assimilaram conhecimentos que permitem à pessoa 

assumir funções tais como: ser liderança, ser caçador, ser religioso. 

Com a invasão europeia, os processos próprios de conhecimentos indígenas 

foram impactados e os povos ancestrais foram submetidos às religiões eurocêntricas, ao 

trabalho alienado, às violências, aos aldeamentos, à catequese e à escolarização 

ocidental.  

Porém, os indígenas enfrentaram a expropriação e o colonialismo com 

resistências organizadas e inúmeras formas de lutas. Assim, conseguiram manter 

tradições e centenas de línguas indígenas, por meio das quais transmitem suas ciências e 



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   69  

ancestralidades. Por séculos, os povos indígenas demandaram a garantia de seus direitos 

fundamentais e, na área da educação, conquistaram o direito ao bilinguismo (BRASIL, 

1988) e à interculturalidade (Faustino, 2006). 

Uma das formas de transmissão dos conhecimentos indígenas, via a escola, tem 

sido a literatura e a arte, que contribuem com os processos de ensino e aprendizagem 

promovendo o desenvolvimento de diferentes linguagens que fortalecem as identidades 

étnicas. A literatura indígena, escrita, tem se constituído como instrumento de 

valorização do conjunto dos saberes e práticas coletivas oriundas de seus 

etnoconhecimentos.   

A literatura e a arte produzidas por autores indígenas também se afirmam como 

caminhos de resistência com a circulação dos etnoconhecimentos. Como destaca 

Cristine Takuá (2018), a compreensão indígena do mundo parte do reconhecimento de 

que “tudo está interligado em um organismo vivo”, e que a natureza é quem orienta a 

vida ao revelar sinais e ensinamentos que constituem a base do Teko Porã, o bem viver 

(Takuá, 2018, p. 6). Assim, quando inserida no espaço escolar, a literatura indígena 

apresenta narrativas ancestrais, reafirma epistemologias próprias, fortalecendo a 

construção de modos de pensar e de aprender herdados da ancestralidade. Dessa forma, 

os textos de autoria indígena ampliam significativamente a formação cultural e étnica 

dos estudantes indígenas ao integrar línguas, memórias e experiências socioculturais, 

reafirmando o papel da escola intercultural na produção e na valorização dos saberes. 

As narrativas ancestrais são potentes fontes de conhecimento e ampliam seu 

alcance ao se fazerem presentes na literatura escrita por escritores e escritoras indígenas. 

O presente texto se origina de pesquisa bibliográfica e documental. Fundamentada em 

um referencial decolonial (Quijano, 2005), dialoga com filosofias indígenas (Krenak, 

2019) e produções de autores e escritores indígenas como Jaime Diakara e Eliane 

Potiguara.  

Abordamos a relevância dos etnoconhecimentos, das literaturas e das artes 

indígenas para o ensino e aprendizagem de crianças bilíngues, uma vez que a política 

educacional atual garante os processos próprios de aprendizagem e a interculturalidade.  

 

 

1. Etnoconhecimentos, Literatura e Artes na Educação Escolar Intercultural 

Bilíngue Indígena. 

 

Há uma importante tradição de estudos sobre a educação, na sociologia e na 

antropologia brasileiras, que teve início nas notas de aula de Florestan Fernandes, 

elaboradas nos anos de 1950, intituladas Notas sobre a educação na sociedade 

Tupinambá (Fernandes, 1975). Na obra, o autor discute a educação indígena e a 

educação escolar indígena, analisando suas funções e diferenças.  

Esta foi a primeira pesquisa que se contrapôs aos estudos evolucionistas, para os 

quais a educação tradicional indígena seria rudimentar e simples, apresentando barreiras 

e limitações à criatividade uma vez que aniquilava a pessoa como indivíduo frente ao 

grupo. Fernandes (1975) refutou a abordagem positivista predominante no período, 

afirmando que a educação tradicional indígena expressa um extremo talento pois, a 

habilidade em manter a ancestralidade ao longo do tempo, com as inúmeras alterações 

ocorridas nas condições de vida dos povos indígenas, exige muita capacidade criadora.  

Segundo o autor, o que é mais relevante ao se analisar a educação tradicional 

indígena é buscar compreender e explicitar quais são as exigências da situação em que 

os povos se encontram, os diferentes espaços e, em que medida elas são atendidas pelos 



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   70  

comportamentos e ações colocadas em prática no grupo para enfrentar as demandas da 

realidade vivida. 

Este estudo evidenciou que a educação tradicional indígena tem como objetivo 

principal preparar a pessoa para viver em comunidade, de forma coletiva, sem perder a 

capacidade de realizar-se como pessoa (indivíduo) e de ser útil à coletividade como um 

todo. Para tanto, os principais objetivos da educação tradicional indígena são preparar e 

orientar o indivíduo para “fazer” coisas relevantes, contribuir com a produção da vida 

em grupo, e para “ser” homem ou mulher, segundo os princípios indígenas de pessoa 

humana.  

Fernandes (1975) afirmou que é equivocado separar esse tipo de educação 

tradicional ancestral da educação institucionalizada nos moldes ocidentais, que se 

ministrava nas escolas da sociedade envolvente, como se estivéssemos diante de 

mundos inconciliáveis e antagônicos. O que justifica o posicionamento do autor é o fato 

de que, além do propósito fundamental comum, de converter o indivíduo em ser social – 

ideal da escola pública ocidental –, devia ser claro o premente incentivo à formação de 

aptidões orientadas no mesmo sentido. Fernandes (1975) declarou que as sociedades 

humanas procuram orientar a personalidade dos seus membros utilizando a educação 

como uma técnica social de formação da consciência, da vontade e da ação dos 

indivíduos.  

Analisando a educação indígena Tupinambá, Fernandes (1975, p. 42) extraiu os 

seguintes princípios: o sentido comunitário da educação, uma vez que os conhecimentos 

indígenas produzidos são acessíveis a todos (de acordo com a organização social que 

atribui funções sociais aos adultos, jovens, crianças...sendo os saberes compartilhados 

de forma ampla); a ausência de fragmentação, ou seja, não há tendências apreciáveis à 

especialização, o conhecimento é um todo que envolve os diferentes domínios da vida 

cultural, ambiental, política e religiosa. Dessa forma, há acesso igualitário de 

participação na cultura, ou seja: pratica-se o princípio da igualdade, não havendo 

exclusão social, cultural ou econômica. 

Estes elementos associados ao próprio nível sociocultural das tecnologias e 

ciências indígenas permitem que a produção e transmissão da cultura se faça por meio 

de práticas cotidianas, por vivências, por contatos pessoais e diretos, sem recorrer a 

técnicas de educação sistemática e à criação de situações sociais, que são comuns à 

pedagogia.  

Segundo Fernandes (1975), na educação tradicional indígena, todos os adultos 

são educadores e todas as crianças e jovens são aprendizes. Todos têm a 

responsabilidade de aprender para acumular uma ampla bagagem de conhecimentos, 

participando ativamente das ações comunitárias, educando a capacidade de agir e a 

memória, para armazenar experiências e ensinamentos perpetuados na oralidade.  

Segundo Fernandes (1975, p. 52), a educação tradicional indígena envolve 

aptidões complexas [...], que exigem profunda educação das emoções, dos sentimentos e 

da vontade, a ponto de fomentar o sacrifício permanente de disposições egoístas e 

individualistas. Assim, a educação tradicional para os povos originários é uma educação 

permanente. Somente os(as) velhos(as) experientes podem considerar-se sábios(as), 

portadores(as) de conhecimentos amplos, profundos e completos sobre todas as 

questões que envolvem a vida daquela comunidade indígena. Os(as) sábios(as) possuem 

requisitos para participar de todas as atividades capazes de revitalizar os conhecimentos 

ancestrais, os etnoconhecimentos.  

No mesmo sentido, os clássicos estudos de Meliá (1979) e Santos (1975) 

mostram que a educação tradicional indígena está em consonância com a realidade de 

cada povo, de acordo com as necessidades da vida e é aprendida de forma prática, 



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   71  

coletiva, com todos da comunidade. Nas famílias extensas e nas comunidades, de forma 

geral, todos estão atentos e se interessam pelos cuidados das crianças. Nesse processo 

educacional comunitário, a cultura está atuando sobre a formação da criança que, nos 

espaços das práticas sociais comunitárias, é educada de acordo com as tradições 

culturais de sua etnia. 

Nesse processo educativo, além das práticas sociais vivenciadas diariamente 

com o seu grupo familiar extenso, as crianças escutam histórias, observam, praticam e 

participam das atividades culturais e artísticas de suas comunidades.  

A própria concepção de infância indígena é diferente das concepções ocidentais. 

A criança é um sujeito que aprende e ensina, que produz conhecimentos. Segundo 

Krenak, em exposição de 1999: 

 
Há mestres de saberes ancestrais, como os avós, e mestres de 

saberes ligados ao embrião da humanidade, as crianças, aquelas 

que nascem mais para ensinar do que para aprender. Por isso, 

perguntar para uma criança o que ela quer ser quando crescer é 

uma ofensa. Como se ela fosse receber um crachá de 'ser' só 

quando adulto. Isso é apagar o que ela já é. (KRENAK, 1999, p.3) 

 

Além das práticas e narrativas orais das quais as crianças indígenas sempre 

participaram, mais recentemente, narrativas, etnoconhecimentos, filosofias, concepções 

políticas e outras ciências indígenas passaram a ser amplamente publicadas por 

intelectuais, escritores(as) indígenas e podem ser utilizadas na educação escolar. 

A relevância dos etnoconhecimentos expressa nas produções literárias escritas, 

nas artes e em outras áreas, podem atuar para além dos conteúdos, tornando-se 

fundamentos pedagógicos e epistemológicos para o ensino das ciências no contexto da 

educação escolar indígena e não-indígena, contribuindo para o enfrentamento dos 

cânones eurocêntricos. 

A produção literária dos povos originários são manifestações estéticas que 

expressam modos próprios de compreender e significar o mundo. Quando a escola 

incorpora essas produções indígenas em suas práticas pedagógicas pode transformar-se 

e em um espaço de circulação de diferentes epistemologias, capazes de enfrentar 

paradigmas coloniais ainda predominantes no currículo. Nessa perspectiva, Ramos 

(2012) afirma que os saberes tradicionais constituem sistemas complexos de 

conhecimento, que são intrinsecamente vinculados às práticas sociais e à 

territorialidade. A autora ressalta que “as tradições indígenas milenares não caducam” 

(Ramos, 2012, p. 20), ressaltando sua vitalidade e continuidade histórica. Assim, 

literatura, arte e etnoconhecimento articulam-se como eixos fundamentais para o 

fortalecimento da educação intercultural indígena, contribuindo para a reafirmação 

identitária e para a autonomia dos povos indígenas na produção, na gestão e na difusão 

de seus próprios saberes. 

Ao apresentarem histórias oriundas da ancestralidade, articuladas à 

territorialidade, à biodiversidade, à sustentabilidade e a outros temas, as obras literárias 

indígenas, apresentam conhecimentos contextualizados e contribuem com o 

desenvolvimento de uma ciência plural. As narrativas e os etnoconhecimentos indígenas 

fortalecem as identidades, as histórias e a relação ancestral com o território.  

O escritor Cristino Wapichana faz uma reflexão sobre as narrativas indígenas 

que misturam poesia e saberes ancestrais de forma envolvente afirmando a importância 

dos conhecimentos tradicionais, das cosmovisões que contribuem com o aprendizado de 

todas as coisas, pois “essas histórias trazem muitos ensinamentos sobre meio ambiente, 

clima, sobre tudo. Então, trago isso para a sociedade para que ela compreenda e 



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   72  

participe desse tempo importante que é compartilhar e aprender a cuidar uns dos outros” 

(Wapichana, 2025, entrevista concedida ao blog Leiturinha). 

Os documentos que fundamentam a Educação Escolar Indígena na atualidade, 

como o Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas (RCNEI) ressaltam a 

relevância da Arte no currículo escolar indígena, asseverando que “a arte indígena deve 

ser compreendida por suas diferentes características de estilo, de formas, de materiais e 

de concepções estéticas, além dos aspectos simbólicos e das relações que mantém com 

as demais esferas da vida cultural, social e econômica” (Brasil, 1998, p. 288). 

Quando falamos do ensino escolar de Arte para crianças indígenas, entendemos 

que, para além do fornecimento de materialidades que contribuam com a execução de 

uma docência em Arte efetiva para cada etnia, suas ancestralidades devem ser 

trabalhadas de modo a promover uma relação com as produções artísticas indígenas da 

contemporaneidade, pois, conforme os estudos sobre interculturalidade, “é urgente que 

o sistema da arte contemporânea problematize os cânones históricos e epistemológicos 

que sustentam o „sistemamundo-moderno-colonial‟” (Mignolo, 2003). 

Segundo Paiva (2022, p.45), isso possibilita “a abertura de espaços a outros 

saberes e, por fim, a cura das “feridas” coloniais que se inscrevem nos corpos, 

experiências, memórias, trajetórias e subjetividades dos povos subalternizados”.  

A Educação nos territórios indígenas visa assegurar os direitos aos 

conhecimentos próprios (BRASIL, 1988), além do direito de crianças indígenas terem o 

acesso aos saberes de outras culturas, o que promoveria uma educação diferenciada e 

intercultural. Dessa forma, a escola deixa de ser apenas um espaço de ensino formal e se 

torna também um local de articulação entre os saberes indígenas e os da sociedade 

envolvente. O RCNEI, ressalta que a efetividade da educação indígena depende da 

participação direta das comunidades em todas as etapas do processo educativo desde a 

definição dos objetivos e conteúdos curriculares até a escolha das metodologias 

(BRASIL, 1998, p. 24). 

O Diálogo entre os campos do conhecimento, como as ciências, as artes, as 

narrativas, as escritas, os grafismos, as pinturas corporais, os cantos, as danças e os 

artesanatos produzidos pelos povos indígenas transmitem ensinamentos sobre a vida, os 

territórios e o cosmo. Conforme Krenak (2019), os povos originários possuem formas 

próprias de compreender os ciclos da natureza e os modos de ver o mundo. 

 
[...] me fez compreender o mito da sustentabilidade, inventado pelas 

corporações para justificar o assalto que fazem à nossa ideia de 

natureza. Fomos, durante muito tempo, embalados com a história de 

que somos a humanidade. Enquanto isso - enquanto seu lobo não vem -, 

fomos nos alienando desse organismo de que somos parte, a Terra, e 

passamos a pensar que ele é uma coisa e nós, outra: a Terra e a 

humanidade. Eu não percebo onde tem alguma coisa que não seja 

natureza. Tudo é natureza (Krenak, 2019, p.16). 

 

 

 Esses conhecimentos transmitidos por gerações, garantem a permanência nos 

territórios, promovem a diversidade epistêmica e fortalecem a autonomia sociocultural 

das comunidades indígenas. O RCNEI propõe que a interculturalidade nas escolas 

indígenas seja capaz de integrar e valorizar as expressões artísticas, ao mesmo tempo 

em que possibilita o acesso a outras linguagens artísticas de diferentes culturas. Dessa 

forma, a arte se torna um espaço de diálogo entre as tradições e a contemporaneidade, 

reafirmando a educação escolar indígena como um processo específico, diferenciado e 

plural (BRASIL, 1998, p.285). 



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   73  

2. Literaturas indígenas e ancestralidade 

 

Durante muito tempo, as narrativas sobre os povos originários foram produzidas 

por autores não-indígenas. Isso fez com que as vozes dos indígenas ficassem restritas 

aos seus territórios, fossem pouco ouvidas e valorizadas nas instituições escolares. 

A partir do final do século XX, principalmente após a Constituição Federal de 

1988, escritores e escritoras indígenas ampliaram o acesso a espaços literários 

divulgando narrativas tradicionais da ancestralidade e produzindo outras histórias, 

contos e poesias, passando de objeto narrado ao sujeito narrador. São atos de resistência 

contra o silenciamento e contra o apagamento cultural que o colonialismo empreendeu 

por séculos. 

 
A voz em tom de resistência, nos versos do poema Identidade Indígena, 

enuncia poeticamente às futuras gerações que nascerão guerreiros 

capazes de lutar contra a marginalização e a pobreza, contra os registros 

históricos que silenciam ou descaracterizam os sujeitos indígenas; em 

favor da demarcação de suas terras, da valorização das florestas e da 

possibilidade de serem reconhecidos, não de modo pretenso pela 

sociedade, mas como sujeitos dignos em sua cultura, memória e 

tradição (Dorrico, 2004, p.17). 

 

Outros(as) escritores(as) indígenas, como Jaime Daikara e Eliane Potiguara, têm 

produzido obras que exemplificam esse diálogo entre narrativa literária, 

etnoconhecimentos e ensino de conteúdos científicos escolares diversos nas instituições 

de ensino. As produções indígenas, além de ajudar a preservar e disseminar as tradições 

orais, podem se tornar recursos pedagógicos para escolas indígenas e não indígenas, 

favorecendo o reconhecimento e respeito à diversidade cultural dos povos ancestrais. 

Inúmeras produções literárias articulam narrativas e etnoconhecimentos que 

contribuem para uma educação intercultural e bilíngue que valoriza os saberes 

tradicionais dos povos originários e promovem o diálogo com conteúdos científicos e 

artísticos. “A interculturalidade é mais do que uma simples ideia de interrelação, pois 

significa processos de construção de outro um conhecimento, de uma outra prática 

política, de um outro poder social e de uma outra sociedade.” (Santos, Martins, 2017, 

p.228). 

O trabalho de Jaime Diakara (Jaime Moura Fernandes), escritor indígena da 

etnia Desâna do Alto Rio Negro, é um dos que contribui para o diálogo entre literatura, 

etnoconhecimentos e ensino escolar pois preserva aspectos das narrativas orais. Em 

Gaapi: Uma viagem por este e outros mundos – Estudo indígena Desâna (2021), o 

autor apresenta um ensaio sobre as cosmovisões da etnia Desâna, oferecendo 

contribuições para a compreensão das epistemologias não ocidentais, fundamentais para 

o entendimento da interculturalidade.  

Por sua vez, o título Waimurã Ki’tiakã (Historinhas dos Animais) foi publicado 

pela Secretaria de Estado de Cultura do Amazonas, em 2014, na Coleção PROARTE 

Literatura. A obra bilíngue reúne três narrativas tradicionais Desâna. A primeira história 

presente no livro, Iugt Korê Gabt Merã (Pica-Pau e Águia), apresenta o conflito entre os 

personagens, transmitindo lições sobre posturas de respeito e de arrogância. A segunda 

história, Guikuri Ye Merã (Jabuti e Onça), valoriza a inteligência e a astúcia acima da 

força física, mostrando como o jabuti preteriu a onça e conseguiu sobreviver.  

A terceira história, Dahty Biaporâmu Merã (Uirapuru e Saúva), constrói um 

diálogo entre o canto do uirapuru e o trabalho incessante da saúva, contestando 



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   74  

diferentes modos de viver, questionando a produtividade do trabalho e a convivência 

com a natureza. 

 

Figura 1: Livro Waimurã Ki’tiakã - Historinhas dos Animais 

 
Fonte: Diakara, Jaime. Waimurã Ki’tiakã: historinhas dos animais. Manaus:  

Governo do Estado do Amazonas – Secretaria de Estado de Cultura, 2014. 

 

As ilustrações presentes no livro cumprem o papel de reforçar a oralidade e as 

memórias visuais indígenas. Animais estão sempre presentes nas histórias e ensinam 

comportamentos e atitudes, como a força da águia, a persistência da onça, a astúcia do 

jabuti e o canto sagrado do uirapuru. O livro faz parte do movimento de fortalecimento 

das literaturas indígenas contemporâneas, articulando preservação linguística, 

pedagogia intercultural, afirmação identitária e conhecimentos ambientais. Essas 

literaturas indígenas cujos conhecimentos eram repassados majoritariamente pela 

oralidade entre os povos indígenas, tornam-se um recursos pedagógicos que disseminam 

os etnoconhecimentos, podendo conscientizar sobre a vida, a relação território, 

preservação  e sustentabilidade.  

Entre as escritoras ancestrais, destaca-se a pioneira Eliane Potiguara, 

pesquisadora, poetisa, ativista e militante que atuou para a fundação da Rede Grumin de 

Mulheres Indígenas. Tornou-se uma grande referência ao abordar questões identitárias, 

históricas, culturais, ambientais e ancestrais a partir da perspectiva indígena. Em Metade 

cara metade máscara (2004), o leitor é instigado a ter um olhar intercultural sobre 

ciência e sociedade. Na obra O Pássaro Encantado, Eliane Potiguara (2014) 

desenvolveu uma narrativa repleta de valores simbólicos presentes na figura da avó, que 

é guiada pela ancestralidade com o pássaro sagrado que ensina humanos sobre 

espiritualidade e natureza.  

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   75  

Figura 2: Livro “O Pássaro Encantado” 

 
Fonte: POTIGUARA, Eliane. O pássaro encantado. São Paulo: Global, 2014. 

 

A Narrativa se desenvolve em uma comunidade indígena do povo Potiguara, na 

qual as crianças brincam até serem interrompidas pelo som misterioso de um pássaro. O 

pássaro é um mensageiro da ancestralidade, ressaltando a importância de que as 

tradições e memórias sejam mantidas vivas. A avó é guardiã da sabedoria ancestral e 

recompõe a alegria da comunidade, perdida após a morte do avô, que era pajé. O livro 

valoriza o papel das sábias mais velhas, das tradições orais como meios de preservação 

cultural, da voz dos(as) rezadores(as) que detêm conhecimentos dos seus povos.  

Para além dessa riqueza cultural e étnica, podemos concordar que a obra 

funciona como um instrumental pedagógico que contribui para a discussão das questões 

indígenas com temas atuais que compõem as políticas públicas, como a 

sustentabilidade, no contexto escolar indígena e não indígena (Jujuba, PNLD, 2023). 

As imagens, criadas pela ilustradora Aline Abreu, dão traços expressivos à 

narrativa, aliados a uma paleta de cores vibrantes, expõem a beleza da memória e da 

ancestralidade e estimula a leitura visual, unindo a harmonia mítica à narrativa escrita.  

A paleta vibrante e a disposição das cores destacam a qualidade artística e 

iconográfica, valorizando a ancestralidade presente na narrativa indígena, evidenciando 

a vitalidade e a resistência cultural. Esses elementos não se configuram como meros 

adornos decorativos, mas como signos que carregam a memória e a identidade, que de 

certa forma, ressignifica o plano visual. Segundo Eduardo Neiva, “a imagem é 

essencialmente presença e, sendo possibilidade pura, nada lhe é impossível, mesmo 

quando o objeto supostamente representado não tem como ser materialmente 

construído” (Neiva, 1993, p.13). É importante que tenhamos um olhar contextualizado 

para compreender que a imagem dialoga com o texto, funcionado como uma síntese de 

beleza visual que dá vida à narrativa.  

A legislação brasileira reconhece a importância de integrar o etnoconhecimento 

nos currículos da Educação Escolar Indígena. A Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (Lei nº 9.394/1996) e o Referencial Curricular Nacional para as Escolas 

Indígenas (1998) ressaltam que a escola indígena deve ser intercultural, bilíngue e 

comunitária, valorizando e respeitando os saberes tradicionais como parte fundamental 

de sua proposta pedagógica.  

  



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   76  

 Quadro 1: Etnoconhecimento na Aprendizagem Indígena  

Práticas escolares com 

Etnoconhecimentos 

Contribuições para a aprendizagem de 

crianças indígenas  

Ensino da língua materna. 
Valorização das identidades culturais e 

fortalecimento da oralidade. 

Narrativas míticas e histórias 

ancestrais. 

Preservação das memórias coletivas e transmissão 

de saberes ancestrais. 

Atividades ligadas ao território 

(agricultura, pesca, artesanato, manejo 

ecológico). 

Aprendizagem contextualizada, em diálogo com a 

realidade comunitária. 

Rituais e práticas espirituais. Fortalecimento das cosmovisões indígenas  

Produção e uso de materiais didáticos 

próprios e contextualizados 

Autonomia intelectual e valorização dos saberes 

indígenas no espaço escolar. 

Fonte: Adaptado de Calderoni & Nascimento (2013); Krenak (2019). 

 

Essas são algumas ações escolares que podem valorizar o processo de 

aprendizagem nas escolas indígenas, bem como fortalecem a organização sociocultural 

e as identidades ancestrais. Os etnoconhecimentos, quando incorporados às práticas 

pedagógicas, podem contribuir com a presença de um currículo referenciado. 

 
A pedagogia indígena é diferente por ser mais centrada no aprender das 

crianças, na sua autonomia. Um dos desafios postos pelos docentes 

indígenas é de serem coerentes com sua cultura, decorrentes de suas 

concepções de conhecimentos, de centrar suas práticas pedagógicas na 

relação com o território e na afetividade, de buscar a inter-relação com 

o meio, a constituição da pessoa. Essas diferenças apresentam-se 

também como desafio teórico e como uma necessidade para entender os 

processos próprios de aprendizagem indígena. (Calderoni, Nascimento, 

2013, p.308) 

 

A educação escolar indígena no Brasil enfrenta desafios complexos na 

articulação entre os saberes tradicionais dos diferentes povos e os conhecimentos 

ocidentais que predominam no sistema educacional. Portanto devemos: 

 
[...] perceber a estreita relação entre as práticas escolares e os processos 

históricos de dominação, subalternização e exclusão. Isso implica 

repensar como ocorreram esses processos, que deslegitimaram, 

silenciaram e subalternizaram culturas, povos e conhecimentos, 

impondo-lhes uma forma de saber, a ocidental, colocada e legitimada 

nos currículos escolares, indígenas ou não, como universal (Calderoni, 

Nascimento, 2013, p.307). 

 

Conforme destacam Calderoni e Nascimento (2013), os currículos escolares 

indígenas, frequentemente, reproduzem lógicas coloniais, que hierarquizam o 

conhecimento, valorizando predominantemente os saberes ocidentais e mantendo os 

saberes tradicionais em segundo plano.  

Nesse contexto, o etnoconhecimento, entendido como o conjunto de saberes, 

práticas e valores acumulados e transmitidos pelas comunidades indígenas, torna-se um 

elemento central para a construção de uma educação intercultural, bilíngue e 

comunitária que valorize os saberes indígenas. Entretanto, o desafio não se limita à 



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   77  

inclusão superficial de conteúdos indígenas na escola. Com a educação intercultural 

bilíngue, professores e gestores indígenas (Domingues, 2020),  têm produzido projetos 

comunitários específicos. 

 

 

Conclusão   

 

Neste texto abordamos a relevância dos etnoconhecimentos, das literaturas e das 

artes indígenas para o ensino e para a aprendizagem de crianças bilíngues, cabendo às 

políticas públicas educacionais com a participação indígena, promovê-las nas escolas 

interculturais indígenas. 

Os livros literários e didáticos produzidos por escritores, pesquisadores e 

professores indígenas, fortalecem a identidade cultural das crianças indígenas. Ao lerem 

histórias que refletem suas próprias realidades, elas percebem que os saberes ancestrais 

são valorizados e alinhados com o propósito da escola indígena. A literatura torna-se, 

portanto, uma ferramenta pedagógica de difusão, inclusão e reconhecimento, garantindo 

que a escola possa ser, de fato, intercultural, bilíngue e comunitária. 

Nesse sentido, literatura e arte são aqui compreendidas não apenas como 

instrumentos de preservação da memória ancestral, mas também como sistemas 

complexos de conhecimento, abrangendo dimensões da natureza, da cosmologia e das 

ciências outras.  

Conforme Jaime Diakara, Eliane Potiguara, aqui apresentados, e muitos outros 

escritores e intelectuais indígenas, existe a presença de poderosas narrativas 

fundamentadas em etnoconhecimentos indígenas que podem estimular múltiplos 

conhecimentos e reflexões em seus leitores. Ao trazer mitos, histórias, sensibilidade, 

questões identitárias e linguagens estéticas podemos repensar o ensino para que atue de 

forma intercultural. 

Isso contribui com o uso de epistemologias, metodologias, conteúdos e práticas 

pedagógicas que promovem uma educação diferenciada e fortalece as identidades, as 

tradições, as culturas e a formação das crianças indígenas como sujeitos de 

conhecimentos e de novas aprendizagens. 

 

 

Referências 

 

BRASIL. Ministério da Educação e do Desporto. Secretaria de Educação Fundamental. 

Referencial curricular nacional para as escolas indígenas (RCNEI). Brasília: 

MEC/SEF, 1998. 

 

CALDERONI, M. A. V. O.; NASCIMENTO, A. C. Saberes tradicionais indígenas, 

saberes ocidentais, suas intersecções na educação escolar indígena. Joaçaba, SC: Visão 

Global, 2012. p. 3–318. 

 

DIAKARA, Jaime. Gaapi: uma viagem por este e outros mundos – estudo indígena 

desana. Manaus: UEA Edições, 2021. 

 

DIAKARA, Jaime. Nũkũ Wiímũ Kihty – um conto nunca contado. Manaus: UEA 

Edições, 2024. 

 



Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   78  

DIAKARA, Jaime. Waimurã Ki’tiakã: historinhas dos animais. Manaus: Governo do 

Estado do Amazonas – Secretaria de Estado de Cultura, 2014. 

 

DORRICO, Julie. Vida e voz indígena: a literatura de Eliane Potiguara. In: 

POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. Rio de Janeiro: Gráfica Rona, 

2005. p. 17. 

 

DOMINGUES, Jefferson Gabriel (org.). Nhemboaty Yvy Porã: uma trajetória de luta e 

resistência na efetivação de uma aprendizagem intercultural. Universidade Estadual de 

Maringá, Programa Interdisciplinar de Estudos de Populações (PIES/LAEE), 2020. 

 

FAUSTINO, Rosângela C. Política educacional nos anos de 1990: o multiculturalismo 

e a interculturalidade na educação escolar indígena. 2006. 335 f. Tese (Doutorado em 

Educação) – Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2006. 

 

FERNANDES, Florestan. Notas sobre a educação na sociedade Tupinambá. In: 

FERNANDES, Florestan. Investigação etnológica no Brasil e outros ensaios. 

Petrópolis: Vozes, 1975. 

 

KRENAK, Ailton. O eterno retorno do encontro. In: NOVAES, Adauto (org.). A outra 

margem do Ocidente. Minc-Funarte/Companhia das Letras, 1999. 

 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2019. 

 

MELIÀ, Bartomeu. Educação indígena e alfabetização. São Paulo: Loyola, 1979. 

 

MIGNOLO, Walter. Historias locales/diseños globales: Colonialidad, conocimientos 

subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal, 2003. 

 

MIRANDA, Marcos Luiz Cavalcanti de. A organização do etnoconhecimento: a 

representação do conhecimento afrodescendente em Religião na CDD. Revista África e 

Africanidades, v. 1, n. 4, 2009. Disponível em: 

https://www.africaeafricanidades.com.br/documentos/A_organizacao_do_etnoconhecim

ento.pdf. Acesso em: 02 ago. 2025. 

 

MOTA, Lúcio Tadeu. História do Paraná: Relações socioculturais da pré-história à 

economia cafeeira. Maringá: Eduem, 2012. 

 

NEIVA, Eduardo. Imagem, história e semiótica. Anais do Museu Paulista: História e 

Cultura Material, v. 1, n. 1, p. 11-29, jan. 1993. DOI: 10.1590/S0101-

47141993000100002. Disponível em: https://revistas.usp.br/anaismp/article/view/5270. 

Acesso em: 12 ago. 2025. 

 

PAIVA, Alessandra Mello Simões. A “virada decolonial” na arte contemporânea 

brasileira: até onde mudamos? Revista Vis, Brasília, v. 21, n. 1, jan./jul. 2022. 

 

POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. São Paulo: Global, 2004. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/elbc/a/WZ3RgCMQmgsg5JpLwck9hBj/. 

Acesso em: 11 ago. 2025. 

https://www.africaeafricanidades.com.br/documentos/A_organizacao_do_etnoconhecimento.pdf
https://www.africaeafricanidades.com.br/documentos/A_organizacao_do_etnoconhecimento.pdf
https://revistas.usp.br/anaismp/article/view/5270
https://www.scielo.br/j/elbc/a/WZ3RgCMQmgsg5JpLwck9hBj/


Revista Leia Escola | vol 25 | n.3|dezembro de 2025 | ISSN 2358-5870 

 

   79  

 

POTIGUARA, Eliane. O pássaro encantado. São Paulo: Global, 2014. Disponível em: 

https://jujubapnld.com.br/livro/o-passaro-encantado. Acesso em: 11 ago. 2025. 

 

POTIGUARA, Eliane. A cura da terra. São Paulo: Global, 2015. Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/A_Cura_da_Terra. Acesso em: 11 ago. 2025. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: Eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latino-americanas. CLACSO, 2005. p. 117–142. 

 

RAMOS, Alcida Rita. Intelectuais indígenas abraçam a Antropologia: Ela ainda será a 

mesma? Anuário Antropológico, v. 48, n. 1, p. 11–27, 2023. Disponível em: 

https://journals.openedition.org/aa/10471. Acesso em: 12 ago. 2025. 

SANTOS, Silvio Coelho dos. Educação e sociedades tribais. Porto Alegre: Movimento, 

1975. 

 

SANTOS, Rodrigo Teles dos; MARTINS, Andérbio Márcio Silva. Ensino de Química 

no Teko Arando: proposta, desafios e possibilidades de interculturalidade. In: LANDA, 

Mariano Báez; HERBETTA, Alexandre Ferraz (orgs.). Educação indígena e 

interculturalidade: um debate epistemológico e político. Goiânia: Editora da Imprensa 

Universitária, 2017. p. 221-262. 

 

TAKUÁ, Cristine. Teko Porã, o sistema milenar educativo de equilíbrio. Rebento, n. 9, 

p. 5–8, 2018. Disponível em: 

https://www.periodicos.ia.unesp.br/index.php/rebento/article/view/266. Acesso em: 17 

ago. 2025. 

 

WAPICHANA, Cristino. Leiturinha entrevista: Cristino Wapichana. Blog Leiturinha, 

13 mar. 2025. Disponível em: https://leiturinha.com.br/blog/leiturinha-entrevista-

cristino-wapichana. Acesso em: 17 ago. 2025. 

 

https://jujubapnld.com.br/livro/o-passaro-encantado
https://pt.wikipedia.org/wiki/A_Cura_da_Terra
https://journals.openedition.org/aa/10471
https://www.periodicos.ia.unesp.br/index.php/rebento/article/view/266
https://leiturinha.com.br/blog/leiturinha-entrevista-cristino-wapichana
https://leiturinha.com.br/blog/leiturinha-entrevista-cristino-wapichana

