
 

 

XVIII Encontro de Extensão Universitária da Universidade Federal de Campina Grande. 

Extensão Universitária: Transformando Realidades e Construindo Esperança. 

De 18 a 26 de março de 2025. 

Campina Grande, Patos, Sousa, Pombal, Cuité, Sumé e Cajazeiras, PB – Brasil. 

 

 

Processos organizativos e apoio à saúde mental de mulheres 

quilombolas da comunidade do Grilo/PB 
Julie Isabela Ramos Lobato1, Ada Silva Achetta Manoel2, Vanessa Santos Souto3, Aiza Vanessa de Arruda Barbosa4, 

Aluska Gomes de Macêdo5, Giovanni Sampaio Queiroz6, Maria Valquíria Nogueira do Nascimento7 

maria.valquiria@professor.ufcg.edu.br

Resumo 
 O presente projeto de extensão objetivou o 

fortalecimento dos vínculos sociais e afetivos, bem 
como a promoção da saúde mental das mulheres 

quilombolas da comunidade do Grilo/PB, baseado em 

um trabalho efetivamente horizontal por meio de 

práticas participativas e dialógicas. A iniciativa, utilizou 

metodologias da Educação Popular para potencializar a 

reflexão crítica e a autonomia das participantes, 

resultando no fortalecimento da identidade coletiva e 

das redes de apoio comunitário, com destaque para a 

importância da extensão universitária na promoção de 

transformações sociais em contextos e populações 

historicamente invisibilizadas pelo Estado brasileiro, 
que tem sua gênese marcada pelo racismo, colonialismo, 

patriarcado, as disputas por terras e outras formas de 

opressão produtoras e mantenedoras de complexas 

desigualdades sociais que, consequentemente, marcam 

os modos de vida, subjetivação e produção de saúde 

mental dessas populações.  

Palavras-chaves: Saúde mental, mulheres quilombolas, 

educação popular, interseccionalidade. 

 

1. Introdução 
Este estudo teve como objetivo ampliar as redes de 

apoio social e o fortalecimento dos vínculos sociais e 

afetivos entre mulheres quilombolas, com vistas à 

promoção da saúde mental comunitária. O presente 

trabalho de extensão surgiu a partir de um convite e 

provocação feita por um agente colaborador externo da 

comunidade quilombola do Grilo/PB ao Núcleo de 

Pesquisa e Extensão em Psicologia Comunitária e da 
Saúde (NUCS), responsável por este projeto, para que 

fosse realizada uma visita à comunidade, situada no 

município de Riachão do Bacamarte/PB, há 30,2 km do 

município de Campina Grande/PB, visando uma 

possível ação com as mulheres que já encontravam-se 

organizadas por meio da Casa da Mulher Quilombola, 

espaço físico reivindicado pelas mulheres da 

comunidade como local destinado a se reunirem 

enquanto grupo organizado para o desenvolvimento 

atividades que visam seu fortalecimento dentro da 

                                                
1 Estudante de Graduação, CCBS/UFCG, Campina Grande, PB. Brasil. 
2 Estudante de Graduação, CCBS/UFCG, Campina Grande, PB. Brasil. 
3 Estudante de Graduação, CCBS/UFCG, Campina Grande, PB. Brasil. 
4 Integrante do NUCS/UFCG, Campina Grande, PB. Brasil. 
5 Integrante do NUCS/UFCG, mestranda no Programa de Pós-graduação em Educação - PPgEd/UFCG, Campina Grande, PB. Brasil. 
6 Integrante do NUCS/UFCG, doutorando no Programa de Pós-graduação em Psicologia - PPgPsi/UFRN, Natal, RN. Brasil. 
7 Coordenador/a, Professora Adjunta III, CCBS/UFCG, Campina Grande, PB. Brasil. 

comunidade. Em suma, é um local de grande 

importância para o grupo em questão, pois se configura 

como objeto de materialização da organização e do 

fortalecimento comunitário encabeçado pelas próprias 

mulheres quilombolas.  

Em 2022, um Grupo de Trabalho do NUCS realizou 

um encontro com as mulheres a fim de conhecê-las, 
escutar e acolher as principais necessidades dessa 

população predominantemente negra, feminina e rural, 

e, consequentemente, foi sistematizado um diagnóstico 

situacional do grupo, sendo selecionadas, junto com as 

mulheres, as suas demandas prioritárias. Diante das 

experiências abordadas no encontro com as 

representantes do núcleo, as narrativas das mulheres 

denunciavam o mito da democracia racial enquanto 

modo de representação que oculta a realidade vivida não 

somente por elas, mas pela população negra brasileira, 

violentamente presente no contexto quilombola.  

Historicamente, as comunidades quilombolas estão 
expostas a diversas vulnerabilidades relacionadas à 

carência de uma estrutura mínima necessária para a 

manutenção de suas vidas, como políticas e programas 

de saúde, educação, assistência social, segurança 

pública, garantia de acesso e direito sobre suas terras, 

entre outras. Tais vulnerabilidades estão relacionadas à 

desresponsabilização do Estado brasileiro com essas 

comunidades que minimizam ou tornam invisíveis às 

políticas sociais as demandas dessa população, 

revelando a maneira como o racismo estrutural opera e 

se institucionaliza.  
Diante disso, é impossível separar os problemas 

enfrentados pelos povos quilombolas no Brasil nos dias 

atuais da forma como se constituiu a estrutura fundiária 

do país, que, desde o período colonial, concentra terras 

nas mãos de grandes latifundiários. Esse modelo 

agrário, voltado para o agronegócio e o extrativismo em 

larga escala, recebe apoio financeiro e institucional do 

Estado brasileiro e perpetua desigualdades históricas. 

Como consequência, as populações quilombolas e 

outros povos tradicionais são diretamente afetados, 

sofrendo invasões, desapropriações de terras e o 

agravamento dos conflitos socioambientais, 



frequentemente marcados por episódios de violência 

(Fernandes e Macedo, 2023) [1].  

Esse cenário impõe grandes desafios à garantia dos 

direitos quilombolas, dificultando, desde o 

reconhecimento dessas comunidades, que dá início ao 

moroso processo de estudos técnicos de delimitação, da 

titulação de suas terras. Além disso, sob a ótica do 
capital nacional e estrangeiro, esses povos são vistos 

como um obstáculo ao controle das terras e das riquezas 

do país, o que intensifica as barreiras institucionais e 

políticas para a efetivação de seus direitos. Dessa forma, 

o quilombismo brasileiro emerge como um conjunto de 

lutas, revoltas e resistência cultural negra, regada por 

denúncias e reinvindicações de paulas para a agenda 

política brasileira diante do holocausto vivido pela 

população negra no país (Nascimento, 2016) [2]. 

As comunidades quilombolas, em sua maioria, estão 

localizadas em áreas rurais e seus/suas moradores(as) 
mantém em seus modos de vida e organização 

comunitária uma íntima e complexa relação com o 

território, marcada por aspectos simbólicos, culturais, 

valores e crenças, expressos de diferentes formas a partir 

do contexto sócio-histórico e cultural de formação de 

cada comunidade. Diante disso, compreendemos o rural, 

como um espaço heterogêneo, singular e, portanto, os 

aspectos culturais das populações que vivem em tais 

contextos não são passíveis de uniformização, sobretudo 

quando tratamos de contextos rurais específicos como as 

comunidades quilombolas rurais (Dantas; Dimenstein; 

Leite; Macedo; Belarmino, 2020). 
Sob essa perspectiva, dados do Instituto Brasileiro 

de Geografia e Estatística (IBGE) de 2022 [3], apontam 

que 56% da população brasileira é constituída por 

pessoas pretas e pardas. Não obstante, esse dado 

demonstre que a população brasileira, em sua maioria é 

negra, essas(es) cidadãs(os) não ocupam os mesmos 
espaços sociais os quais a população branca, 

demonstrando que a desigualdade social está 

intrinsecamente relacionada à raça/cor. Isto é, a 

desigualdade social gera impactos específicos na 

condição social, econômica e de saúde mental da 

população negra e quilombola no Brasil. Assim, o 

impacto do racismo na saúde mental da comunidade 

negra coloca essa população “em condições de 

vulnerabilidade frente ao processo de garantia das 

condições de saúde e vida” (Brasil, 2016, p.8) [4], se 

configurando como um fator alarmante quando se trata 

das circunstâncias de sobrevivência dessa população. 
As contribuições do pensamento de Lélia Gonzalez 

(2020) [5]acerca da formação social do Brasil denuncia 

que essa trágica realidade vivida pela população negra 

no Brasil tem como influência ideológica o mito da 

democracia racial, o qual se configura como uma 

ideologia sustentada pela falsa ideia de que todos as(os) 

cidadãs(os) brasileiras(os) são iguais perante a lei e, 

consequentemente, todos(as) possuem as mesmas 

condições de vida e ascensão social, assim como sugere 

também uma suposta harmonia inter-racial, que acaba 

por mascarar as discriminações raciais existentes na 
sociedade brasileira. Desse modo, faz-se necessária a 

articulação entre os estudos sobre raça e saúde mental, 

de modo que se evidencie e ganhe força a compreensão 

de como o racismo determina as relações sociais, 

desdobrando-se nos aspectos psicossociais das pessoas 

negras e quilombolas. 

No que tange à experiência das mulheres negras 

quilombolas, estudos recentes têm denunciado que essa 

população vivencia uma diversidade de opressões 

referente às suas localizações diante das intersecções 

entre raça, classe, gênero e outras relações de poder, que 
funcionam de maneira articulada e afetam todos os 

aspectos do convívio social, pois produzem e perpetuam 

desigualdades sociais (Queiroz, Leite e Nascimento; 

2024) [6]. Diante de tais complexidades,  Collins e Bilge 

(2021) [7]defendem que abordar a desigualdade social a 

partir de lentes monofocais, considerando raça e gênero 

apenas como categorias isoladas, de maneira 

desarticulada, limita a análise da experiência de quem 

localiza-se nas intersecções dessas relações de poder. 

Desta forma, a fim de evidenciar as especificidades das 

experiências de mulheres negras, as autoras sugerem o 
uso da interseccionalidade como ferramenta analítica, 

uma vez que esta emerge como resposta aos desafios 

enfrentados pelas mulheres não-brancas que, 

frequentemente, têm suas reivindicações invisibilizadas 

ou pormenorizadas pelos movimentos sociais feministas 

e antirracistas, que privilegiam, respectivamente, as 

experiências de mulheres brancas e de homens negros. 

Maria Lugones (2020) [8] denominou de 

colonialidade de gênero os processos combinados de 

opressão, como o racismo, a colonização, a exploração 

capitalista e o heterossexismo. Identificar a 

colonialidade de gênero é, portanto, reconhecer que as 
mulheres subordinadas pelas múltiplas formas de 

opressão vivenciam raça e gênero, por exemplo, como 

categorias indissociáveis, desafiando a falsa hegemonia 

presente na noção de gênero, que, ao buscar uma norma 

universal, frequentemente se refere apenas às mulheres 

brancas, burguesas e heterossexuais. Tal perspectiva 

hegemônica oculta a desumanização inerente à 

colonialidade de gênero. Dessa maneira, torna-se 

essencial adotar uma abordagem decolonial, que 

permita uma análise mais ampla desses processos, 

evitando a exclusão de categorias fundamentais para a 
compreensão da realidade vivida pelas mulheres 

quilombolas do Grilo. 

Para tanto, é possível pensar caminhos e ações 

emancipatórias dentro de um sistema de dominação e 

opressão. Para Joice Berth (2019) [9], as práticas de 

empoderamento incluem a coletividade, pois uma rede 

que tem como pretensão proporcionar oportunidade a 

todos(as), sem exceção, é produtora de benefícios para 

toda a coletividade. O empoderamento como um projeto 

de mudança, construído por meio de lutas coletivas, é 

comumente observado nas comunidades quilombolas 
que, em sua maioria, são marcadas pela forte presença 

do protagonismo feminino em prol do bem-estar de suas 

comunidades.  

Segundo a Pereira, Allegretti e Magalhães (2022) 

[10], as ações de empoderamento das mulheres 

quilombolas englobam tanto a resistência contra a 

violência de gênero quanto a luta contra agressões 

sofridas por mulheres e homens no contexto da defesa 

de seus territórios, abrangendo questões como o racismo 

institucional, a morosidade nos processos de 



regularização fundiária, a educação quilombola, a saúde 

e a geração de renda. 

Diante do exposto, a organização de espaços 

coletivos entre mulheres possibilita um maior debate 

sobre as dificuldades e uma melhor expressão de saberes 

propiciados pelo diálogo em grupo, pois promove o 

conhecimento de aspectos que nem sempre são 
possíveis nos atendimentos psicológicos individuais. 

Dessa maneira, as práticas grupais apresentam-se como 

ferramentas que podem promover a integralidade a 

partir do fortalecimento da saúde mental das mulheres 

em sua íntima relação com o contexto em que vivem, 

por meio da ocupação desses espaços de grupos sociais 

que geram um sentimento de maior protagonismo e 

controle sobre suas narrativas.  
Isto posto, buscamos trabalhar 

pedagogicamente com as mulheres da comunidade 

como um grupo, envolvidas no processo de participação 
popular, fomentando formas coletivas de aprendizado e 

investigação, de modo a promover o crescimento da 

capacidade de análise crítica sobre a realidade e o 

aperfeiçoamento das estratégias de luta e enfrentamento. 

 

2. Metodologia 
Os princípios metodológicos que orientaram a 

presente proposta foram fundamentados nos 

pressupostos da educação popular, pautados na ação 

humana enquanto possibilidade de suscitar processos 

educativos dialógicos que favoreceram a capacidade 

criativa, crítica e reflexiva de todas as pessoas 

envolvidas no projeto (as mulheres participantes e a 

equipe de extensão). Partimos do pressuposto de que 

pensar ações socio comunitárias não pode ser entendido 

como ato isolado ou puramente técnico, haja vista que 

constitui-se num convite  à  ação  e  ao aprendizado 

conjunto, possibilitando maior acesso ao poder 
decisório, numa relação de horizontalidade que 

contribui para o fortalecimento das pessoas  e 

organizações envolvidas. 

Nesse sentido, a perspectiva adotada na ação 

extensionista foi a relação integrativa entre saber 

popular e científico, na qual há um enriquecimento 

mútuo e constante de ambos os campos de saberes, 

tendo a realidade concreta como mediadora. É um agir 

pedagógico com as pessoas, valorizando-as no seu 

conhecimento do cotidiano, para, em cima dos fatos 

concretos e simples, facilitar uma nova compreensão do 

saber e imprimir na relação um clima integrativo e de 
valorização mútua das especificidades dos saberes 

diversos necessários à vida social (Vasconcelos, 2007) 

[11]. Desse modo, objetivou-se partir das necessidades 

das mulheres quilombolas, como pessoas que são, ao 

mesmo tempo, participantes e construtoras da realidade, 

estimular a corresponsabilidade das mulheres 

quilombolas na busca de alternativas para as 

experiências de sofrimento psicossocial e para o 

empoderamento enquanto potência de agir diante da 

vida. 

Tal concepção implicou, em termos concretos, na 
adoção de metodologias participativas, que pressupõem 

uma ação dialética-dialógica-libertadora construída de 

modo compartilhado entre os coletivos e que agregaram 

a dialogicidade às práticas sócio comunitárias. Lançar 

mão de tal pressuposto, significou romper com as 

formas de agir em saúde centradas no saber profissional 

e deu lugar a propostas que partiram da valorização dos 

saberes e das potencialidades do grupo de mulheres. 

Em termos operacionais, as ações extensionistas 

aconteceram a partir das seguintes etapas: 

a) Planejamento participativo: promoção de 
uma roda de conversa com as mulheres onde foi 

apresentado e discutido o projeto de extensão, iniciamos 

a construção de vínculo entre todas as participantes, 

estudantes e colaboradoras, que nos permitiu planejar 

conjuntamente as ações da extensão. 
b) Oficina de formação das discentes e 

colaboradores(as) do projeto nas ferramentas de 

Práticas Integrativas e Complementares Grupais: foi 

realizada uma formação para toda a equipe que 

compõem o NUCS, com foco nas ações de extensão, a 

fim de que todos(as) pudessem se apropriar dos 
pressupostos teórico-metodológicos e das ferramentas 

grupais que foram trabalhadas ao longo do projeto, tais 

como: tenda do conto, terapia comunitária, teatro, 

danças circulares, círculo de cultura, dentre outras. 
c) Implantação das atividades Grupais: foram 

realizados os encontros coletivos com as mulheres, 

quinzenalmente, cada um com duração de 

aproximadamente 02 (duas) horas, nos quais foram 

implementadas as ferramentas participativas grupais 

mencionadas anteriormente. Ressalta-se que a escolha 

das ferramentas grupais desenvolvidas em cada 

encontro fora feitas em razão das demandas e 
necessidades apontadas pelas mulheres no processo de 

monitoramento e avaliação contínua. 
d) Construção de saberes científicos: no 

momento, estão sendo produzidos artigos científicos e 

outros materiais para divulgação dos resultados do 

projeto, a partir dos relatos de experiências e vivências 

registrados nos diários de campo das práticas grupais, 

dos relatórios das alunas bolsistas e colaboradores(as), 

dentre outros escritos produzidos durante as atividades 

desenvolvidas. 
 

3. Resultados e discussões 
Foram realizados nove encontros com o objetivo de 

fortalecer o vínculo grupal, promovendo o 

desenvolvimento coletivo e identitário das mulheres 

quilombolas. Durante esses encontros, ocorreram trocas 

de experiências que permitiram a identificação das 

relações dessas mulheres com o território, bem como de 
outras questões relevantes ao contexto quilombola. 

Além disso, foram discutidas questões de gênero, com o 

propósito de viabilizar estratégias de autonomia e 

fortalecimento comunitário. 

A participação ativa das mulheres foi fundamental, 

ampliando tanto a relevância quanto o impacto da 

transformação social ao longo do projeto. Por meio do 

diálogo e da reflexão, elas possibilitaram a construção 

de caminhos para resistir às dificuldades enfrentadas no 

dia a dia, contribuindo para o fortalecimento de espaços 

dedicados ao cuidado em saúde mental, como a Casa da 
Mulher Quilombola. Essa atuação dentro da prática 

extensionista favoreceu reflexões que direcionaram a 

práxis coletiva para a superação das relações 

interseccionais de poder, que geram desigualdades na 



comunidade. 

Nesse contexto, um dos principais efeitos das ações 

extensionistas no meio social e na realidade das 

participantes foi a formação de uma compreensão 

coletiva sobre a importância do fortalecimento e da 

auto-organização do grupo. Essa articulação permitiu 

que elas se percebessem como uma força política capaz 
de mobilizar e inspirar outras mulheres da comunidade 

na luta por direitos e na busca por soluções para as 

dificuldades vividas no território. Esse movimento foi 

impulsionado pelo compartilhamento de desejos, 

expectativas, saberes, desafios e recursos, fortalecendo 

a Casa da Mulher Quilombola como um espaço seguro 

de cuidado, resistência, saúde e autonomia feminina. 

A troca de experiências individuais e coletivas sobre 

situações de opressão, aliada à problematização dessas 

vivências ao longo das atividades grupais, impulsionou 

o sentimento de esperança como um ato de resistência e 
disposição de seguir em frente, unir-se a outras mulheres 

e construir novas formas de ação (Freire, 1992) [12]. 

Esse processo fomentou práticas e redes de 

solidariedade como alternativas às violências impostas 

pelas relações interseccionais de poder, que afetam seus 

corpos e territórios. 

Assim, segundo as próprias participantes, o trabalho 

colaborativo entre a equipe de extensão e a comunidade 

evidencia a necessidade de continuidade das ações 

extensionistas. Esse compromisso reforça o papel ético, 

estético e político da universidade pública no 

fortalecimento dos desejos coletivos dessas mulheres, 
apoiando sua organização e resistência. Dessa forma, a 

extensão universitária contribui para projetar suas 

vivências, consolidar redes comunitárias e construir 

alternativas para uma vida mais digna, combatendo as 

desigualdades estruturadas pelas dinâmicas 

interseccionais de poder que afetam suas realidades. 

No que tange à experiência da equipe extensionista, 

a extensão universitária desempenha um papel 

primordial para a democratização do conhecimento e do 

fortalecimento das relações entre a universidade e a 

sociedade.  Ao atuar como ponte entre a teoria 
acadêmica e a realidade social, a extensão permite que 

estudantes, orientadores(as), coordenadores(as) e 

público interajam de maneira enriquecedora, 

promovendo a transformação social e a promoção do 

debate crítico. No caso do projeto com as mulheres 

quilombolas da comunidade do Grilo, essa interação se 

constituiu mais relevante, por possibilitar uma reparação 

histórica: um lugar de pertencimento, não somente para 

as mulheres quilombolas, que cotidianamente 

constroem conhecimento, saberes e práticas em seus 

territórios, mas das extensionistas negras, que ocupam 
hoje o espaço - ainda elitizado - da academia.  

As ações universitárias, ao sair de seus muros e 

dialogar com diferentes contextos sociais, cumpre sua 

função social de promoção da garantia e acessos a 

direitos sociais e, no caso deste projeto em específico, o 

fortalecimento da identidade quilombola. reconhecemos 

que as ações extensionistas foram uma oportunidade 

valiosa de fazer parte desse processo de resgate, 

valorização e promoção da diversidade étnico-racial e 

na redução de complexas desigualdades interseccionais. 

Outrossim, a experiência aqui relatada proporcionou 

uma troca enriquecedora, na qual a escuta e o 

aprendizado mútuo fortaleceram tanto a comunidade 

atendida, quanto o crescimento pessoal e profissional de 

toda a equipe de extensão.   

O presente projeto de extensão também mostrou-se 

potente no estímulo e exercício do respeito aos valores, 

modos de vida, saberes e práticas que são construídos no 
chão da comunidade, por suas moradores, no e a partir 

do próprio território, uma vez que sem a confluência 

com tais saberes, não poderíamos jamais afirmar que 

nos pautamos, enquanto profissionais da Psicologia 

Comunitária, em uma práxis libertadora, construída 

coletivamente, de maneira horizontal e, portanto, COM 

a comunidade. 

Consideramos que o objetivo basilar deste projeto 

foi promover práticas libertadoras, apostando na 

autonomia das sujeitas e seus coletivos. Enquanto 

equipe, o presente projeto nos deu ainda mais base para 
continuar defendendo e acreditando em uma Psicologia 

sensivelmente atenta aos modos de vida específicos de 

comunidades rurais quilombolas, nos distanciando de 

uma prática psicológica genérica, acrítica, 

majoritariamente urbana, branca e, portanto, colonial. 

Nesse sentido, consideramos que o trabalho de 

orientação em íntimo diálogo com as ações 

extensionistas potencializaram essa dimensão da práxis 

psicológica para as extensionistas, contribuindo para 

uma formação crítica e reflexiva.  

 

4. Conclusão 
O presente projeto de extensão demonstrou que seus 

resultados e impactos sociais encontram-se intimamente 

alinhados aos Objetivos de Desenvolvimento 

Sustentável (ODS) da agenda para 2030, com ênfase nos 

ODS 5 (igualdade de gênero), 10 (redução das 

desigualdades) e, ainda, com a recente proposta de 

inclusão do ODS 18 de promoção da igualdade étnico-

racial, que encontra-se em fase de discussão pela 

Câmara Temática instituída em 2023 por meio da 

Resolução nº 2/2023.  

Nessa perspectiva, ao promover a saúde mental e o 

fortalecimento dos vínculos e redes de apoio 

comunitários, as ações contribuíram para o 
desenvolvimento da autonomia e organização 

sociopolítica das mulheres, além de fomentar a reflexão 

crítica referente às opressões interseccionais de gênero, 

raça, classe e território tão presentes em seu cotidiano. 

A parceria estabelecida entre a UFCG, a UFRN e a 

Comunidade Quilombola do Grilo, por meio do projeto 

de extensão coordenado pelo NUCS, reforçou a 

importância da extensão universitária como ferramenta 

de transformação social, promovendo a democratização 

do conhecimento e a valorização dos saberes locais. 

Essa colaboração abre caminhos e fortalece uma relação 
horizontal, democrática e colaborativa entre a 

universidade e sociedade. 

 

5. Referências 
[1] FERNANDES, Saulo; MACEDO, João. 

MOVIMENTO QUILOMBOLA NO BRASIL: avanços 

e lutas diante dos retrocessos vividos no cenário de 

recrudescimento neoliberal. in: LEITE, Jader et al. 



(org.). Psicologia e Contextos Rurais. Curitiba: Editora 

CRV, 2018. cap. 10, p.199-224. 

[2] NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro 

brasileiro: processo de um racismo mascarado. São 

Paulo: Editora Perspectiva, 2016. 

[3] INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E 

ESTATÍSTICA (IBGE). Cor ou raça. Disponível em: 
https://educa.ibge.gov.br/jovens/conheca-o-

brasil/populacao/18319-cor-ou-raca.html. Acesso em: 

17 fev. 2025. 

[4] BRASIL. Ministério da Saúde. Temático Saúde da 

População Negra. Secretaria de Gestão Estratégica e 

Participativa. Departamento de Articulação 

Interfederativa.  Vol. VII. Brasília, 2016. 

[5] GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro-

Latino-Americano: Ensaios, Intervenções e 

Diálogos, Rio Janeiro: Zahar, 2020. 

[6] QUEIROZ, Giovanni Sampaio; LEITE, Jáder 
Ferreira; NASCIMENTO, Maria Valquíria Nogueira. 

Círculo de Cultura como ferramenta de pesquisa e 

cuidado em saúde mental de mulheres quilombolas. In: 

TORRES, Iraildes Caldas; FERREIRA, Maria Mary 

(org.). Anais do 22º Congresso Nacional da REDOR: 

Rede Feminista Norte e Nordeste de Estudos e 

Pesquisas sobre Mulher e Relações de Gênero. 

Manaus/AM: EDUA; Embu das Artes/SP: Alexa 

Cultural, 2024. Disponível em: 

https://redor.gepos.com.br/images/document/12225797

/anais.pdf. Acesso em: 18 fev. 2025. 

[7] COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. 
Interseccionalidade. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2021. 

[8] LUGONES, María; Colonialidade de Gênero. in: 

HOLLANDA Heloisa (org.). Pensamento feminista 

hoje perspectivas decoloniais. Bazar do Tempo, 2020. 

[9] BERTH, Joice. Empoderamento. São Paulo: Sueli 

Carneiro; Pólen, 2019. 

[10] PEREIRA, A. S.; ALLEGRETTI, M.; 

MAGALHÃES, L. “Nós, mulheres quilombolas, 

sabemos a dor uma da outra”: uma investigação sobre 

sororidade e ocupação. Cadernos Brasileiros de 

Terapia Ocupacional, v. 30, p. e3318, 2022. 

Disponível em: https://doi.org/10.1590/2526-

8910.ctoAO254033181. Acesso em: 18 fev. 2025. 

[11] VASCONCELOS, Eymard Mourão. Educação 

Popular: Instrumento de Gestão Participativa dos 
Serviços de Saúde. In: Brasil. Ministério da Saúde. 

Secretaria de Gestão Estratégica e Participativa. 

Departamento de Apoio à Gestão Participativa. 

Caderno de Educação Popular e Saúde / Ministério 

da Saúde, Secretaria de Gestão Estratégica e 

Participativa, Departamento de Apoio à Gestão 

Participativa. Brasília: Ministério da Saúde, 2007. 160 

p. 

[12] FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um 

reencontro com a pedagogia do oprimido. São Paulo: 

Paz e Terra, 1992. 
 

 

Agradecimentos 

 

Agradecemos às mulheres da Comunidade 

Quilombola do Grilo pela participação ativa, pela 

colaboração e engajamento no desenvolvimento deste 
projeto, disponibilizando, em muitos momentos as suas 

casas para a realização dos encontros. À Casa da Mulher 

Quilombola, pelo espaço seguro de sua estrutura para a 

execução deste projeto. À Universidade Federal de 

Campina Grande (UFCG), pelo apoio institucional e 

pela concessão das bolsas, por meio da Chamada 

PROPEX 002/2024 PROBEX/UFCG, que viabilizaram 

a execução das atividades extensionistas. Por fim, à 

equipe do Núcleo de Pesquisa e Extensão em Psicologia 

Comunitária e da Saúde (NUCS) pela coordenação e 

suporte técnico ao longo de todo o projeto. 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://educa.ibge.gov.br/jovens/conheca-o-brasil/populacao/18319-cor-ou-raca.html
https://educa.ibge.gov.br/jovens/conheca-o-brasil/populacao/18319-cor-ou-raca.html
https://redor.gepos.com.br/images/document/12225797/anais.pdf
https://redor.gepos.com.br/images/document/12225797/anais.pdf

