
 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e7222 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 jocielipardinho@gmail.com 
 

 pamelaclein88@gmail.com 1 

La representación de la mujer en el cuento El papel amarillo y en la 

película El baile de las locas / 

A Representação do feminino no conto ‘O Papel de Parede 

Amarelo’ e no filme ‘O Baile das Loucas’  
 

Jocieli Aparecida de Oliveira Pardinho* 
Doctoranda en Letras por la Universidad Estatal de Maringá (CAPES 6). Becario Capes y Profesora de la 
Municipalidad de Ubiratã/PR. 

  https://orcid.org/0000-0002-3828-9765  
 
Pamela Tais Clein Capelin* 
Doctoranda en Letras por la Universidad Estatal de Maringá (UEM). Becario Capes.  
 

  https://orcid.org/0000-0003-4348-4191  
 
Recebido em: 19 de out. de 2025.  Aprovado em: 23 de out. de 2025. 
 
Como citar este artigo:  
PARDINHO, Jocieli Aparecida de Oliveira; CAPELIN, Pamela Tais Clein Capelin. La representación de la mujer 
em el cuento El papel amarillo y em la película El baile de las locas. Revista Letras Raras. Campina Grande, v. 
14, n. 1, p. e7222, nov. 2025. DOI: 10.5281/zenodo.17504566  

 

RESUMEN  
En este artículo, nuestro objetivo es analizar la construcción de lo femenino en las narrativas del cuento El papel amarillo 
(Gilman, 2019) y la película El baile de las locas (Laurent, 2021), silenciar y patologizar el comportamiento femenino. Por 
tanto, nos preguntamos: ¿de qué manera el cuento El papel amarillo y la película El baile de las locas representan la 
construcción del femenino y revelan las estrategias de resistencia de las mujeres frente a la opresión patriarcal y la 
patologización de la diferencia en el siglo XIX? La investigación parte de comprender cómo se construyó el papel femenino 
en ese período y de qué manera las mujeres que desafiaban los papeles impuestos eran reprimidas severamente por la 
sociedad. El enfoque adoptado es de naturaleza teórica, cualitativa-interpretativa y con finalidad explicativa. Los datos se 
generan a través de documentación indirecta, y la interpretación se basa en procedimientos técnicos de enfoque dialéctico, 
histórico y comparativo. El fundamento teórico se basa en estudios de Freud (1893-1895), Foucault (1978, 1994, 1996, 
1997), Castro (2013), Santos e Salles (2016) y Kehl (2016). Los resultados evidencian cómo el femenino se construye a 
través de la opresión patriarcal y la patologización del comportamiento femenino en el siglo XIX, destacando las formas de 
resistencia de las mujeres a estos contextos. La locura, en ambas narrativas, surge como una forma de resistencia y 
libertad, representando el intento de las mujeres de escapar de los lazos sociales. 
PALABRAS CLAVE: Femenino. Histeria. Opresión patriarcal. 

 

RESUMO  
Neste artigo, objetivamos analisar a construção do feminino nas narrativas do conto O Papel de Parede Amarelo (Gilman, 
2019) e do filme O Baile das Loucas (Laurent, 2021), evidenciando as formas de resistência das mulheres diante de 
contextos de opressão, silenciamento e patologização do comportamento feminino. Para tanto, questionamos: de que 

mailto:pamelaclein88@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3828-9765
https://orcid.org/0000-0003-4348-4191


 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 2 

forma o conto O Papel de Parede Amarelo e o filme O Baile das Loucas representam a construção do feminino e revelam 
as estratégias de resistência das mulheres diante da opressão patriarcal e da patologização da diferença no século XIX? 
A pesquisa parte da compreensão de como o papel feminino foi construído nesse período e de que maneiras as mulheres 
que desafiavam os papéis impostos eram severamente reprimidas pela sociedade. A abordagem adotada é de natureza 
teórica, qualitativo-interpretativa e com finalidade explicativa. Os dados são gerados por meio de documentação indireta, 
e a interpretação baseia-se em procedimentos técnicos de enfoque dialético, histórico e comparativo. O embasamento 
teórico fundamenta-se em estudos de Freud (1893–1895), Foucault (1978, 1994, 1996, 1997), Castro (2013), Santos e 
Salles (2016) e Kehl (2016). Os resultados evidenciam como o feminino é construído por meio da opressão patriarcal e da 
patologização do comportamento feminino no século XIX, destacando as formas de resistência das mulheres a esses 
contextos. A loucura, em ambas as narrativas, surge como uma forma de resistência e de liberdade, representando a 
tentativa das mulheres de escapar das amarras sociais. 
PALAVRAS-CHAVE: Feminino. Histeria. Opressão patriarcal. 

 

 
     1 Introducción 
 

En el siglo XIX, la representación de la mujer estuvo fuertemente marcada por la sumisión, 

fragilidad y domesticidad, construidas y reforzadas por una sociedad patriarcal y conservadora. La 

mujer era mayoritariamente concebida como perteneciente al espacio privado, teniendo como función 

cuidar del hogar, de los hijos y del marido, quedando así excluida de la vida pública, de la educación 

formal y de las decisiones sociales y políticas. En este contexto, la identidad femenina estaba 

moldeada por patrones impuestos, en los que la obediencia y la pasividad eran exaltadas como 

virtudes. 

Este estudio tiene como objetivo analizar cómo se construye lo femenino en las narrativas del 

cuento El papel de pared amarillo (Gilman, 2019 [1892]) y la película El baile de las locas (Laurent, 

2021), silenciar y patologizar el comportamiento femenino. A partir de esto, proponemos la siguiente 

pregunta de investigación: ¿de qué manera el cuento Papel Amarillo y la película El baile de las locas 

representan la construcción del femenino y revelan las estrategias de resistencia de las mujeres frente 

a la opresión patriarcal y la patologización de la diferencia en el siglo XIX? 

En el análisis partimos de la comprensión de cómo se construía el papel femenino en ese 

período y de qué manera las mujeres que desafiaban los papeles sociales impuestos sufrían severas 

represalias por parte de la sociedad. Tales represalias se manifestaban, en el cuento, por medio del 

confinamiento en el ambiente doméstico y, en la película, por el internamiento en instituciones 

psiquiátricas, como el hospital La Salpêtrière, en Francia. 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 3 

La investigación es de naturaleza teórica, con enfoque cualitativo-interpretativo y finalidad 

explicativa. La generación de los datos se produce por medio de documentación indirecta, y la 

interpretación de las informaciones adopta procedimientos técnicos con enfoque dialéctico, de sesgo 

histórico y comparativo, sobre la base del análisis del cuento y de la película mencionados. Como base 

teórica nos basamos en estudios de Freud (1893-1895), Foucault (1978, 1994, 1996, 1997), Castro 

(2013), Santos e Salles (2016) y Kehl (2016). 

Justificamos la investigación sobre la construcción del femenino en el siglo XIX, así como 

sobre las formas de resistencia de las mujeres frente a las opresiones impuestas por una sociedad 

patriarcal, por la importancia de comprender las raíces históricas de la desigualdad de género y los 

mecanismos de silenciamiento que han marcado, y aún marcan, la experiencia femenina. 

Analicemos el cuento El papel amarillo y la película El baile de las locas nos permite reflexionar 

sobre cómo el arte y la literatura, incluso insertadas en contextos históricos y culturales distintos, 

funcionan como instrumentos de denuncia de los mecanismos de control social ejercidos sobre los 

cuerpos femeninos. En ambas obras, evidenciamos cómo la patologización del comportamiento 

femenino y el confinamiento, ya sea en el espacio doméstico o en instituciones psiquiátricas, operan 

como estrategias de silenciamiento y dominación. 

Foucault (1997, p. 28), al decir que “[...] el cuerpo sólo se convierte en fuerza útil si es al mismo 

tiempo cuerpo productivo y cuerpo sumiso”, ilustra con precisión este proceso al evidenciar que el 

poder no solo disciplina los cuerpos, sino también los modela para que se adapten a las exigencias 

de la lógica dominante. En el caso de los personajes analizados, la locura y la resistencia surgen como 

formas de enfrentar el intento de subyugación y control de sus cuerpos, revelando la potencia de la 

subjetividad femenina frente a la represión patriarcal. 

Partimos de la hipótesis de que, tanto en el cuento como en la película, la construcción del 

femenino está intrínsecamente ligada a un ideal de sumisión, fragilidad y domesticidad, impuestos por 

el sistema patriarcal, los personajes femeninos desarrollan formas singulares de resistencia. Estas 

estrategias, aunque a menudo sutiles o simbólicas, expresan rupturas con los papeles tradicionales 

de género y representan intentos de reafirmación de identidad, autonomía y libertad frente al control 

masculino e institucional. 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 4 

Para ello, organizamos este artículo de la siguiente manera: contextualización de las obras O 

Papel de Pared Amarillo y O Baile das Loucas; a continuación, realizamos el análisis de los personajes 

femeninos retratados, a partir de fragmentos del cuento y marcos seleccionados de la película; y, por 

último, presentamos las consideraciones finales, con el fin de un posible cierre construido a partir de 

los análisis realizados. 

 

2 Palabras iniciales: contextualizando el cuento y la película 

 

El cuento Papel Amarillo, publicado por primera vez en 1892 y escrito por Charlotte Perkins 

Gilman, se clasifica como una narrativa gótica porque presenta inicialmente una atmósfera de misterio 

e inquietud al describir una antigua mansión aparentemente embrujada. En la literatura fantástica, “la 

casa” a menudo simboliza la mente humana, funcionando como una metáfora recurrente para 

representar estados psíquicos. 

A lo largo de la narrativa, esta asociación evoluciona hacia una verdadera pesadilla, reflejando 

el colapso emocional de la protagonista. La obra puede ser interpretada como una expresión de las 

experiencias personales vividas por la propia autora, que recorrió los Estados Unidos y Europa 

impartiendo conferencias sobre la condición femenina, editando revistas y participando activamente 

en movimientos feministas. Gilman (2019 [1892]) enfrentó episodios de depresión a lo largo de su vida 

y, después de luchar contra un cáncer, se suicidó, según informa Tiburi (2016). 

Narrado en primera persona, el cuento toma la forma de un diario escrito por una mujer 

diagnosticada con una condición que, en ese momento, a menudo se atribuía al universo femenino: la 

histeria, representaba como una enfermedad psíquica y una forma simbólica de resistencia al lugar 

social impuesto a las mujeres. La histeria, en este contexto, surge como un lenguaje del cuerpo, una 

forma de expresar el sufrimiento ante las limitaciones de la vida doméstica, la represión de los deseos 

y la negación de voz y autonomía a la mujer. 

Así, el cuento de Gilman (2019 [1892]) puede ser leído como una crítica contundente a la 

medicalización del femenino y al confinamiento impuesto a las mujeres en nombre de la “cura”, 

revelando el impacto psicológico de las opresiones sociales y familiares. Según Neri (2005), 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 5 

 

[...] la histeria desde su origen remite a un cuerpo subversivo, a un ser en 

convulsión, escenario de un conflicto de fuerzas disruptivas que desafía el orden 

de la razón. Se configura como cuerpo de la verdad, del cuestionamiento del sujeto, 

de la identidad, de la representación, apuntando a procesos de subjetivaciones 

móviles, resultantes de un juego de fuerzas en perpetuo devir, que produce 

diferentes destinos: el éxtasis erótico, la angustia o la enfermedad (Neri, 2005, p. 

98-99). 

 

La histeria, desde sus orígenes, ha sido entendida como la expresión de un cuerpo en ruptura, 

un cuerpo que desafía las normas instituidas, desestabiliza los límites de la razón y escapa a las 

definiciones fijas de identidad. Más que un trastorno clínico, la histeria se inserta en un campo de 

disputas simbólicas y subjetivas, donde se entrelazan fuerzas sociales, culturales y psíquicas. En este 

contexto, el cuerpo histérico se convierte en un espacio de revelación de verdades ocultas, deseos 

reprimidos y formas de resistencia a la opresión. 

Como afirma Foucault (1997, p. 118), “[...] un cuerpo que se puede someter, que se puede 

utilizar, que se puede transformar y perfeccionar es dócil”, teniendo en cuenta que la dosificación de 

los cuerpos es uno de los principales mecanismos de control. La histeria, con sus múltiples 

expresiones, del éxtasis al dolor, expone, por tanto, la complejidad de la constitución subjetiva y su 

constante tensión con los dispositivos normativos de poder. 

La protagonista del cuento vive un cuadro de histeria y depresión postparto, aconsejada por 

médicos para abandonar la escritura y la convivencia social. Su marido, también médico, le impone 

un tratamiento basado en el aislamiento terapéutico, llevándola a una casa de campo donde está 

confinada en una habitación cuya característica más llamativa es la presencia de un papel pintado 

amarillo, opresor y enigmático que se convierte en el catalizador de su deterioro psíquico. El intento 

del personaje de expresar sus sentimientos es sistemáticamente ignorado por su marido, 

intensificando la sensación de silencio, control y aprisionamiento. 

En gran medida, la histeria es una construcción social dirigida a las mujeres que transgreden 

los patrones esperados de comportamiento. Como destaca Foucault (1994, p. 240), “[...] la moralidad 

impuesta desde arriba se convirtió en un arma en sentido inverso”. Es decir, la misma sociedad que 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 6 

creó la histeria como mecanismo de control femenino pasó a sufrir los reflejos de su propia creación, 

revelando las contradicciones internas del sistema patriarcal y la 

 

[...] los más variados medios de liberarse de los patrones establecidos culminó en 

una serie de juicios y diagnósticos que intentaron justificar, de manera científica, el 

comportamiento agresivo y exaltado de las mujeres cuya sexualidad era reprimida, 

así como las prácticas consideradas ofensivas a la sociedad, tales como el 

adulterio y la infidelidad. Muchas de estas conductas consideradas, a la luz del 

siglo XIX, como perniciosas y subversivas para las mujeres, se vinculan a los 

síntomas de la histeria en la medida en que se manifiestan como uno de los efectos 

secundarios de la modernidad (Santos, Salles, 2016, p. 110-111). 

 

Tomada históricamente como una manifestación típicamente femenina, “la histeria se 

explicaba por la alegación de una posible negación o represión de instintos sexuales frente a las 

imposiciones morales de la sociedad y de la civilización” (Santos; Salles, 2016, p. 111). Sólo a finales 

del siglo XVIII es que las concepciones sobre la histeria comenzaron a ser redireccionadas. Sin 

embargo, incluso después de tales transformaciones, las mujeres siguieron siendo objeto de prejuicios 

infundados, que, en cierto modo, perduran hasta nuestros días. 

La película El Baile de las Locas se estrenó el 7 de septiembre de 2021, en la plataforma 

Amazon Prime Video. El largometraje, dirigido y coescrito por Mélanie Laurent, que también interpreta 

a la enfermera Geneviève, está inspirado en la obra Le Bal des Folles de la escritora francesa Victoria 

Mas. 

Ambientado en la Francia del siglo XIX, el film retrata la trayectoria de mujeres internadas en 

el hospital psiquiátrico La Salpêtrière, fundado en 1657 y que durante el siglo XIX fue escenario de 

experimentos psiquiátricos dirigidos porMartin Charcot, dirigido especialmente a las mujeres 

diagnosticadas con histeria. Las internaciones se producían bajo el pretexto de comportamientos 

considerados desviantes, muchas veces definidos por patrones morales arbitrarios. 

La obra denuncia las formas de control patriarcal ejercidas sobre los cuerpos y mentes 

femeninos, revelando cómo la ciencia y la medicina fueron instrumentalizadas como herramientas de 

represión y silenciamiento. En este sentido, es posible establecer un diálogo con el cuento The Yellow 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 7 

Wallpaper, de Gilman (2019 [1892]), al evidenciar cómo la histeria ha sido históricamente vinculada a 

la figura femenina y cómo la ruptura con los papeles socialmente impuestos era tratada como una 

desviación patológica. 

La feminidad, en este contexto, se representa como un conjunto de atributos considerados 

propios de todas las mujeres, fundamentados en las particularidades de sus cuerpos y en su capacidad 

reproductiva. A partir de esto, se construyó socialmente el deber femenino de cuidar la casa y la familia, 

en matrimonios generalmente arreglados por figuras masculinas - padre, hermano o tutor. 

Kehl (2016), basándose en los estudios de Foucault (1978), argumenta que la mujer, en 

función del exceso de obligaciones conyugales y parentales impuestas, o por no adaptarse al modelo 

de mujer sumisa, casta y obediente, era a menudo etiquetada como “nerviosa” o irritable. Así, la figura 

de la “mujer histérica” ganó cuerpo y legitimidad en el imaginario social. 

Esta realidad puede ser ilustrada en la obra La mujer de treinta años, de Balzac, que evidencia 

de manera crítica el lugar social de la mujer y sus limitaciones impuestas por un sistema patriarcal: 

 

Casada, ella [la mujer] no se pertenece más, es la reina y la esclava de la vida 

doméstica. La salud de las mujeres es inconciliable con los deberes y libertades 

del mundo. emancipar a las mujeres es corromperlas. [...] Las mujeres se 

preocupan y deben preocuparse todas de ser honradas, pues sin estima dejan de 

existir (Balzac, 2011, p. 85). 

 

Esta condición fue, durante muchos siglos, atribuida a numerosas mujeres, y aún hoy es 

posible identificar vestigios de esta ideología en la sociedad contemporánea. Tomar una posición 

contraria al ideal doméstico tradicionalmente impuesto, como optar por no casarse o no tener hijos, 

todavía se percibe, en muchos contextos, como una afrenta a las normas sociales. Esta reacción está 

arraigada en estructuras machistas y sexistas. De esta manera, aunque tratamos contextos históricos 

distintos, todavía hay mucho que discutir y conquistar con respecto a la igualdad de género. 

En cuanto a la representación femenina, observamos que las mujeres que desafiaron los roles 

sociales convencionales fueron frecuentemente marginadas, desacreditadas y etiquetadas como 

locas. En la película El baile de las locas, cuatro personajes femeninos simbolizan esta condición: 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 8 

Geneviève, enfermera del hospital que, aunque no es considerada loca, colabora con los mecanismos 

de control institucional y se enorgullece de trabajar junto al Dr. Jean Charcot1; L ouise, una joven con 

epilepsia que, después de sufrir un intento de abuso por parte del tío, es internada por la tía bajo la 

alegación de comportamiento promiscuo; Tereza, hospitalizada por haber asesinado al hombre que 

amaba; y Eugénie Cléry, por poseer el don de comunicarse con los muertos. 

La narrativa se desarrolla a partir de la experiencia de estas cuatro mujeres en el hospital 

psiquiátrico, exponiendo prácticas de tortura, abusos físicos y psicológicos, culminando en la 

preparación para el llamado Baile de las un evento en el que las pacientes eran vestidas con trajes 

lujosos y exhibidas a la élite parisina, que las observaba con una mezcla de fascinación y repulsión, 

como si sus condiciones mentales representaran una amenaza para la cordura de los espectadores. 

La película se ambienta mayoritariamente en el hospital La Salpêtrière, en París, en el año de 

1885, período marcado por el apogeo de los estudios sobre la locura y por la utilización de la hipnosis 

como práctica terapéutica. Este escenario también es atravesado por las transformaciones en el 

pensamiento filosófico y religioso de la época, como los estudios de Allan Kardec y el surgimiento del 

espiritismo francés, frecuentemente vistos con escepticismo y rechazo por la sociedad conservadora. 

Este trasfondo histórico y cultural es esencial para comprender el perfil de los personajes 

femeninos retratados: mujeres dotadas de saber, cuestionadoras de las normas sociales y con 

posturas consideradas progresistas para la época, pero cuyos cuerpos fueron sistemáticamente 

domesticados. A pesar de su lucidez y fuerza interior, estos personajes enfrentan los mecanismos de 

control que buscan silenciar y neutralizar cualquier forma de insubordinación. Así, sus cuerpos, aunque 

potentes en resistencia, son sometidos a procesos de docilización, reforzando la tensión entre 

subjetividad y represión en el contexto patriarcal del siglo XIX. 

 

2.1 Las personajes femeninos retratados no conto e no filme 

 

 
1 En la película El baile de las locas, el médico Jean-Martin Charcot es retratado como el responsable del tratamiento de 
las llamadas “histéricas” en el hospital de Salpêtrière, utilizando la hipnosis como principal método terapéutico. Esta 
representación se basa en hechos históricos, ya que Charcot tuvo un papel central en el estudio de la histeria a finales del 
siglo XIX. Su trayectoria influyó directamente en Sigmund Freud, que estudió con él en París y, a partir de esta experiencia 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 9 

En el cuento El papel de pared amarillo, analizamos la parte inicial: “Un solar colonial, una 

finca, yo diría hasta una casa encantada [...] De todos modos, afirmo categóricamente que hay algo 

extraño en ella” (Gilman, (2019 [1892]), p. 19), que ya introduce al lector en un clima de inquietud y 

ambigüedad, característico del género gótico. La descripción del ambiente contribuye a la construcción 

de una atmósfera de suspenso y anticipa el estado psicológico de la narradora, que se encuentra 

fragilizada, aislada y emocionalmente vulnerable. 

La casa, descrita como “embrujada” y “extraña”, actúa como metáfora del proceso de deterioro 

mental de la protagonista. La ambientación, impregnada por elementos de confinamiento y misterio, 

simboliza el aprisionamiento físico y emocional impuesto al personaje. Bajo la autoridad de su marido, 

que también es médico, ella es privada de su autonomía y sometida a un tratamiento que ignora por 

completo sus necesidades subjetivas. Desde el principio de la narrativa, el cuento sugiere una división 

entre el mundo exterior y la percepción de la narradora, revelando los efectos del aislamiento forzado 

y la represión emocional sobre su salud mental. 

Además, destacamos el modo en que la depresión vivida por el personaje-narrador es tratada 

con descuido, minimizada o considerada de poca gravedad. Desconocemos, por tanto, la idea de que 

sus síntomas psicológicos son vistos, de forma depreciativa, como “frescura”, una percepción común 

en sociedades marcadas por visiones sexistas, que históricamente deslegitimaron el sufrimiento 

psíquico femenino, asociándolo a histeria o debilidad moral: 

 

John es médico, y tal vez - (yo no diría que vivalma, por supuesto, pero segregar 

sólo al papel ya y un gran alivio para mi mente) -, tal vez es por eso que no me 

recupero más rápido. El hecho es que ni siquiera cree que estoy enfermo! y ¿qué 

se puede hacer? Si un médico de renombre, que viene a ser su propio marido, 

asegura a los amigos y parientes que no pasa nada grave, que se trata solo de una 

depresión nerviosa pasajera - una ligera propensión a la histeria-, ¿qué se puede 

hacer? Mi hermano también es médico, y también de renombre, y dice lo mismo 

(Gilman, 2019 [1892], p. 12-13). 

 

 Este pasaje del Papel Amarillo revela la intersección entre el poder médico, la autoridad 

masculina y el silencio de la experiencia subjetiva femenina. La protagonista se encuentra rodeada 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 10 

por figuras masculinas, su marido y su hermano, ambos médicos de renombre, que deslegitiman su 

sufrimiento al reducirlo a uma “depresión nerviosa pasajera” o a una “ligera propensión a la histeria”. 

La afirmación de que “el hecho es que él ni siquiera cree que estoy enfermo!” evidencia el apagamiento 

de la voz de la mujer y la negación de su propia percepción de la realidad. 

Un aspecto central del pasaje es la importancia atribuida a la escritura como “un gran alivio 

para [su] mente”, aunque el personaje siente la necesidad de ocultarla. Esta represión del acto de 

escribir, espacio de expresión y resistencia, refleja la imposición patriarcal que busca mantener a la 

mujer en silencio y bajo control. La confidencia “no lo diría a vivalma” refuerza el aislamiento psíquico 

de la narradora, que no encuentra acogida ni siquiera entre sus seres más cercanos. 

El discurso médico de la época, aunque revestido de autoridad científica, estaba atravesado 

por normas patriarcales, utilizado para mantener a las mujeres en estado de sumisión, 

desconsiderando sus emociones y subjetividades en nombre de la racionalidad y del control 

masculino. Nos encontramos con un retrato poderoso de la anulación de la identidad femenina a través 

de la medicina y las estructuras familiares de la época. 

Gilman (2019 [1892]) emplea la ironía al retratar el “papel” social de la mujer de su tiempo: 

sumisa, obediente y dependiente del hombre, considerado como símbolo de la razón. Esto se 

evidencia en el pasaje: “John es médico, y tal vez - (yo no lo diría vivalma, por supuesto, pero segregar 

solo al papel ya es un gran alivio para mi mente) -, tal vez sea por eso que no me recupero más rápido” 

(Gilman, 2019 [1892], p. 12). La protagonista, sin voz frente a la autoridad del marido, del hermano y 

de la medicina, es llevada a dudar de sí misma. Incluso en el sufrimiento, tiene sus sentimientos 

tratados como exageraciones o locura, rechazados y refutados por no alinearse al ideal de sumisión 

femenina. 

El estereotipo de la mujer histérica también es reforzado por la oposición entre emoción y 

razón, como se ve en la caracterización de John: “John es muy práctico. No tiene paciencia para las 

creencias, odia la superstición y ridiculiza abiertamente cualquier conversación que involucre cosas 

que no pueden ser vistas y traducidas en números” (Gilman, 2019 [1892], p. 19). La autora señala, 

así, la asociación entre lo masculino y la ciencia, y entre lo femenino y la irracionalidad, refuerza la 

marginación de la sensibilidad y la subjetividad de la mujer. 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 11 

Además, el cuento aborda el modelo de matrimonio de la época, en el que predomina la figura 

patriarcal: el hombre como proveedor y la mujer encargada del hogar, de la maternidad y de la 

obediencia conyugal: “John se ríe de mí, por supuesto, pero eso es lo que se espera de un matrimonio” 

(Gilman, 2019 [1892], p. 12). El castigo por medio del “reposo” forzado se conecta directamente con 

la imposibilidad de que el personaje cumpla las expectativas impuestas a la mujer, como cuidar de su 

propio hijo, lo que contribuye a su alienación. 

En la película El baile de las locas, esta crítica comienza en la primera escena, con Eugénie 

discutiendo con su padre sobre el hecho de que su hermano puede salir libremente, mientras ella es 

impedida. Desde el principio, ella es marcada como una mujer que desafía los patrones. En lugar de 

preocuparse por casarse, desea comprender sus visiones a través de la lectura y no duda en 

cuestionar su familia y la sociedad 

 Eugénie tiene el don de ver espíritus, entra en contacto con El Libro de los Espíritus, 

recientemente publicado por Allan Kardec (1857), y se convierte en una amenaza para el orden 

vigente. La película muestra cómo cualquier forma de lectura o acceso al conocimiento, especialmente 

por las mujeres, era visto como peligroso, subversivo, capaz de estimular sueños y pensamientos 

considerados inapropiados. 

La pelea se intensifica durante el baile de debutantes. En lugar de deleitarse con la futura 

esposa de su hermano, Eugénie sorprende a los presentes al afirmar que las mujeres allí están siendo 

“vendidas como yeguas premiadas”. Su crítica conmueve a los familiares, especialmente a su padre, 

ya que desafía abiertamente los códigos sociales de la época. 

 

 

 

 

 

 

Figura 1: Pronunciación de Eugenie sobre el Baile de Debutantes 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 12 

 

Fuente: Impresión de la película El baile de las locas (15 min. 25 seg. y 15 min. 45 seg.). 

 

Así, por superar los “limites” impuestos al pensamiento femenino de la época y manifestar 

resistencia a través de su “rebeldia”, Eugénie es llevada al internamiento. Su padre la ve como una 

amenaza para el orden establecido, mientras que su hermano, aunque renuente, la acompaña por 

considerar que era “lo correcto”. 

La hospitalización de Eugénie se produce después de que ella informe a la abuela una 

conversación con el abuelo ya fallecido, en la cual él le revela el paradero de un collar desaparecido 

desde la boda de la señora, hecho que provoca un gran susto en la abuela y resulta en la inmediata 

decisión del padre y del hermano de internarla, aunque el segundo demostrara cierta vacilación. El 

padre, aunque es consciente de que la hija no estaba delirando, teme sus habilidades psíquicas y opta 

por aislarla, considerando que se trata de algo oscuro e inaceptable. 

El prejuicio contra las mujeres que desafiaban los estándares normativos de la época 

justificaba, bajo el discurso de la cura, diagnósticos y tratamientos inhumanos, como la internación en 

el hospicio La Salpêtrière. En este ambiente, Eugénie es recibida por la enfermera Geneviève, 

responsable del cuidado de las llamadas “locas” e “histéricas”. Geneviève demuestra una “fe 

inquebrantable” en los métodos del Dr. Jean Charcot, sobre todo en el uso de la hipnosis como intento 

de “cura”. 

La película se basa en hechos históricos, destacando los experimentos llevados a cabo por 

Charcot en el tratamiento de la histeria femenina. Las mujeres diagnosticadas como histéricas o 

melancólicas eran internadas por sus familias y sometidas a sesiones de hipnosis, se transformaban 

en objeto de estudio ante audiencias compuestas por médicos y estudiantes. Las clases se 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 13 

transformaban en verdaderos espectáculos, en los que la fragilidad y la exposición de las mujeres eran 

tratadas como demostraciones clínicas. 

En una de las escenas más marcantes, Louise es hipnotizada, haciéndose evidente la 

objetificación de la mujer como instrumento de satisfacción y control masculino. Durante la crisis, sus 

gestos adquieren connotación “sensualizada”, Charcot le ordena que lleve suavemente su mano a los 

labios y, al desmayarse, ella se contorsiona de forma que llama la atención no solo científica sino 

voyeurística, como si su dolor e inestabilidad fueran un espectáculo para ser consumido. 

 

Figura 2: Louise bajo el efecto de la hipnosis de Charcot 

 

Fuente: Impresión de la película El baile de las locas (37 min. 29 seg.). 

 

Louise, con su cuerpo caído, arqueado y expuesto, sugiere vulnerabilidad y erotización del 

dolor femenino como forma de control y dominación masculina sobre el cuerpo de la mujer. La imagen 

denuncia el papel de la medicina como instrumento de opresión patriarcal, transformando el 

sufrimiento en objeto de exhibición y placer: 

 

El cuerpo se ha convertido en lo que está en juego en una lucha entre los hijos y 

los padres, entre el niño y las instancias de control. La rebelión del cuerpo sexual 

es el contra-efecto de esta ofensiva. ¿Cómo responde el poder? A través de una 

explotación económica de la erotización [...] (Foucault, 1996, p. 147) 

 

Foucault (1996) destaca que el cuerpo se convierte en un campo de disputa entre fuerzas de 

autoridad y resistencia, especialmente en las relaciones familiares y sociales. La “rebelión del cuerpo 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 14 

sexual” representa una respuesta a los intentos de control y normatización de los deseos y 

comportamientos, señalando que la sexualidad es también una forma de resistencia.  

Esta perspectiva fomenta una reflexión profunda sobre la relación entre cuerpo, poder y 

sexualidad en el contexto de las dinámicas de control patriarcal. La cita de Foucault (1996), al 

mencionar la “explotación económica de la erotización”, sugiere que la vulnerabilidad del cuerpo 

femenino no solo es objetificada, sino también capitalizada. En este sentido, la erotización del 

sufrimiento y el dolor, o la instrumentalización del cuerpo en contextos específicos como el médico o 

institucional, puede ser vista como una crítica contundente al modo en que diversas instancias sociales 

continúan perpetuando opresiones y mercantilizando la subversión de la norma. 

La discusión sobre la lucha entre el intento de control social y la resistencia femenina es 

esencial para comprender las complejas relaciones de poder que moldean las experiencias de género. 

Este estudio, al recorrer estos caminos, contribuye a la promoción de diálogos sobre empoderamiento 

y autonomía corporal, además de cuestionar las normas sociales e institucionales que regulan la 

sexualidad. 

Otro “tratamento” utilizado para la histeria era el sangrado ovárico, en el que durante una crisis 

los médicos utilizaban un instrumento para lesionar y sangrar el órgano, una técnica común en Europa 

del siglo XIX, considerada eficaz para calmar a estas mujeres. De hecho, al ser heridas, se volvieron 

reprimidas y calladas, lo que hacía que el tratamiento fuera considerado exitoso. También se 

realizaban baños de hielo, entre otras crueldades, que son retratadas en la película y pueden ser 

observadas en las escenas siguientes. 

 

 

 

 

Figura 3: Sangría y baño de hielo en Eugénie 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 15 

 

Fuente: Impresión de la película El baile de las locas (1 hr. 13 min. 20 seg. y 51 min. 05 seg.) 

 

Castro (2013) destaca que, en la antigüedad, la histeria estaba asociada a una causa uterina, 

siendo considerada una enfermedad típicamente femenina. Antes de Freud, “[...] rondaba el universo 

femenino; las crisis nerviosas, desmayos y desmayos son y fueron muy utilizados para componer los 

personajes de la novela” (Castro, 2013, p. 2). Freud (1986, p. 177), también relacionó la histeria con 

la sexualidad en sus estudios. 

Charcot, al estudiar el hipnotismo, formuló la teoría de la sintomatología histérica, 

reconociendo síntomas como trastornos visuales, anestesia y puntos histerógenos, tratados como 

manifestaciones reales de la condición. Sin embargo, los tratamientos a menudo asumían un carácter 

punitivo, con internaciones motivadas por el deseo social y familiar de alejar a las mujeres 

consideradas incómodas. Sin voz activa, estaban sometidas a la autoridad masculina, que decidía por 

sus cuidados. En este escenario, la protagonista del cuento acepta el confinamiento doméstico, 

creyendo ser lo mejor, aunque prescrito por su marido y hermano, que ven en el aislamiento la cura 

para su condición. 

Eugénie, la protagonista de El baile de las locas, realiza sus lecturas escondidas y consigue 

un libro de Allan Kardec por medio de un préstamo hecho por un muchacho en un café que ella 

frecuenta secretamente. La lectura hace que la protagonista se dé cuenta de que hay gente que 

entiende lo que ella siente y, por tanto, que no está loca. Este pasaje es de suma importancia, ya que 

muestra a una mujer siendo alentada a leer y así crear formas de entenderse a sí misma y el contexto 

social a su alrededor. La semiótica de la Fig.4, a continuación demuestra la mirada alegre y acogedora 

del hombre hacia Eugénie en el momento del préstamo del libro. 

 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 16 

Figura 4: Escena del préstamo del libro de Allan Karderc 

 
Fuente: Impresión de la película El baile de las locas (11 min. y 53 seg.) 

 

Este hecho también ocurre en el cuento Papel Amarillo, en el que la protagonista, al huir de la 

expectativa ideal de mujer de la época y no encajar en los estándares sociales, es etiquetada por la 

sociedad, personificada por su marido, como teniendo “tendencia a la histeria”. La causa, según él, 

sería el hecho de que le gusta leer y tener una mente creativa. 

Según Kehl (2016, p. 73), las mujeres letradas en el siglo XIX limitaban sus lecturas a los 

contenidos destinados a ellas: “romance para señoritas” y revistas femeninas. La mujer como escritora 

solo empezó a emerger en la segunda mitad del siglo, por medio de diarios y bromas cotidianas: “[...] 

inaugurando un proceso de sublimación, abriendo para la femenina otros destinos impulsivos más allá 

del papel de madre y esposa insatisfecha en el aprisionamiento privado” (Neri, 2005, p. 129). En 

contrapunto, los personajes femeninos que superan el ideal impuesto por su época son considerados 

histéricos, retratado en el cuento y en la película, “[...] a través de la oposición 

hombre/razón/civilización versus mujer/instinto/naturaliza” (Santos; Salles, 2016, p. 115). 

En el siglo XIX, la lectura y la escritura eran prácticas femeninas restringidas a contenidos 

considerados apropiados, como novelas ligeras y revistas orientadas al universo doméstico. Sin 

embargo, cuando las mujeres comenzaron a expresarse a través de diarios y escritos íntimos, iniciaron 

un proceso de sublimación que iba más allá de los roles tradicionales de madre y esposa. 

 Esta expresión literaria representaba una ruptura con los límites sociales, abriendo espacio 

para nuevas formas de subjetividad femenina. El cuento Papel Amarillo y la película El baile de las 

locas reflejan esta lógica, tratan de la oposición simbólica entre hombre/razón/civilización y 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 17 

mujer/instinto/naturaleza, un discurso que patologiza la libertad femenina y refuerza las estructuras 

patriarcales. 

En otra escena, John le pide a su esposa que deje de lado sus “fantasias”, advirtiéndole que 

tales pensamientos estaban perjudicando su salud. Del mismo modo, en el manicomio, todas las 

mujeres “alienadas” eran reprimidas para volverse dóciles y sumisas al “tratamento” por medio de las 

torturas realizadas. 

En el cuento, la narradora describe el malestar que siente al simplemente no estar de acuerdo 

con John, ya que la sociedad imponía que la mujer debía estar de acuerdo con las actitudes y consejos 

del marido. Él ocupa, así, dos papeles de opresor, el médico y marido, como observamos en el 

siguiente pasaje: “Tengo una lista de recetas para cada hora del día; se toma todo el cuidado conmigo, 

lo que me hace sentir desagradecida por no valorarlo más” (Gilman, 2019 [1892], p. 20). 

Sometida a la opresión y aún considerada histérica, la narradora afirma no sentirse bien en la 

casa y se molesta con el papel de pared amarillo en su habitación, pero no es escuchada por su 

marido, que considera la situación un absurdo. John es retratado como el hombre de ciencia, siempre 

en busca de la razón. Cuando su esposa cuestiona sucesos extraños en la casa donde pasarían un 

tiempo para su “recuperación”, él siempre busca una explicación lógica para los hechos relatados por 

ella. 

Esta dinámica establecida entre el hombre de ciencia y la mujer histérica, presente tanto en 

el cuento como en la adaptación cinematográfica, sugiere cómo el discurso de autoridad racional 

puede ser utilizado para silenciar voces femeninas y deslegitimar sus experiencias. La desesperación 

de la narradora, a medida que se hace más consciente de su opresión, culmina en una forma de 

resistencia que desafía las normas impuestas. 

La descripción de la habitación revela el motivo de su incomodidad, ya que el lugar la 

aterrorizaba. El papel pintado amarillo, en particular, despierta alucinaciones y visiones en la 

protagonista, molestándola profundamente. Parece que la propia narradora, al describir lo que siente 

y ve, intenta convencer al lector y a sí misma de que todo no es más que crisis relacionadas con su 

enfermedad. Corroborando Tiburi (2016, p. 6), la imagen de la casa refleja la extrañeza de la 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 18 

protagonista al ocupar el papel de mujer oprimida, sufriendo de una enfermedad que en el cuento se 

caracteriza como una “tendencia a la histeria”. 

Las alucinaciones de la mujer, aprisionada por el papel amarillo, remiten a la propia 

protagonista, que está siendo silenciada, confinada y prohibida de escribir, rompiendo con el ideal de 

mujer que debe ser buena madre, esposa y ama de casa. Así, ella “se entrega” a la locura, pues, al 

pedir ayuda, es convencida por el marido y el hermano de que no hay nada malo pasando, solo para 

evitar “devaneios”. Esta “entrega”, este delirio, no es más que una forma de evasión de la realidad y 

de la opresión, una manera de preservar su subjetividad y no sucumbir a la situación. 

En la película, esta rareza se repite cuando Eugénie conoce a la enfermera y habla de su 

hermana fallecida, transmitiendo un mensaje de la hermana muerta. Geneviève dice: “Creo que así 

debe ser una bruja, no puedo prestarle atención, pues así las brujas se ocupan de nosotros y nos 

hacen parecer/enloquecer, peligro” (Laurent, 2021). Ya sea en eventos psicológicos o sobrenaturales, 

las verdades de la mujer son siempre desconsideradas. 

Sin embargo, es a través de la comunicación con la hermana fallecida de Genevieve que la 

protagonista encuentra la libertad, lo que lleva a la enfermera a cuestionar la ética del lugar de trabajo. 

Movido por esta reflexión, ella decide ayudar a Eugénie a escapar, invitando al hermano para asistir a 

la fiesta, con el fin de elaborar un plan de escape. La sensibilización de Genevieve se produce porque 

ella, aunque creía que las mujeres necesitaban el “tratamento” ofrecido en La Salpêtrière, comienza a 

darse cuenta de que Eugénie no estaba realmente loca y que el método no había funcionado para 

otras. Tal vez, ella ha alcanzado una claridad ética al darse cuenta de las crueldades practicadas 

contra las mujeres en la institución. 

Genevieve, que también tenía sus propios traumas, al tratar de contarle a su padre sobre la 

conversación con su hermana muerta, es reprendida, siendo orientada a cuidarse y no seguir ese 

camino, pues, según él, “de tanto convivir con las locas, ella estaba entrando en devaneios”. La visión 

del espíritu de la hermana hace que Genevieve comprenda que las mujeres no estaban siendo 

sometidas a tratos crueles por ser “locas”, sino porque rompieron con el sistema patriarcal que las 

aprisionaba. Luego, resistir significaría luchar con todas las fuerzas contra el estándar social impuesto 

y sufrir las represalias de la época. 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 19 

Otro punto que ilustra el lugar ocupado por la mujer en la sociedad de la época es la idea de 

que todas deberían ser felices solo como esposas y madres. Tener un marido preocupado y proveedor 

era considerado suficiente para asegurar su satisfacción, como podemos ver en este fragmento: “Pero 

estos problemas nerviosos son terriblemente deprimentes. John no tiene idea de cuánto realmente 

sufro. Él sabe que no hay razón para sufrir, y eso lo satisface” (Gilman, 2019 [1892], p. 19-20). En este 

pasaje, es evidente la personalidad apagada de la protagonista, que se ve subordinada a su marido, 

feliz solo con su dependencia de él. John la tolera y le ayuda a volver a la sumisión, un proceso que 

implica anular su creatividad, su alegría espontánea y su expresión por escrito. 

Debido a su enfermedad, los “aprisionadores” (marido, hermana del marido y hermano de la 

narradora) le impiden ejercer su “papel de madre”, lo que causa gran frustración en la protagonista, 

pues la responsabilidad de cuidar al hijo es atribuida a la cuñada: “Es una suerte que Mary sea tan 

buena con el bebé. Un bebé tan querido! Y sin embargo, no puedo estar con él, me pongo tan nerviosa” 

(Gilman, 2019 [1892], p. 22). 

La hermana de John, Jennie, es retratada como el ideal femenino de la época. Ella se dedica 

exclusivamente a las tareas domésticas, al cuidado del bebé y de la cuñada “enferma”. Su única 

preocupación es el bienestar familiar: “Ella es una ama de casa exquisita y entusiasta y no aspira a 

una ocupación mejor. No tengo dudas de que ella piensa que fue la escritura lo que me enfermó!” 

(Gilman, 2019 [1892], p. 26). A pesar de ser una mujer, Jennie no entiende a su cuñada y comparte la 

idea de que las mujeres no deben leer, escribir o ser creativas. El único papel que le corresponde es 

cuidar del hogar, y por eso la narradora escribe solo cuando Jennie no está cerca, es decir, escondida. 

Al relacionar la prohibición de la protagonista en escribir y su internamiento en el seno familiar, 

podemos percibir un posible reflejo autobiográfico de la vida de la autora. Según Hedges, el médico 

recomendó a Charlotte “[...] que se dedicara al trabajo doméstico y a la hija - limitándose a un máximo 

de dos horas de trabajo intelectual por día. Y nunca toque un bolígrafo, lápiz o pincel mientras 

viva”(Hedges, 2016, p. 86). 

En el cuento, el personaje expresa su angustia por querer escribir, creyendo que el trato que 

se le imponía podría ser diferente. Esta opresión, proveniente del marido y de la familia, reflejaba una 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 20 

realidad común a la sociedad de la época, donde cualquier mujer que intentara ocupar un papel más 

allá de lo socialmente esperado era reprimida. 

Cuando enfermaban, a menudo, estas mujeres tenían su condición enmascarada, para que 

pareciera que tenían una vida y una familia perfectas, sin motivos para problemas: “John dice que si 

no me recupero pronto, me enviará a Weir Mitchell en el otoño. Pero no tengo intención de hacerlo. 

Una amiga que pasó por sus manos dice que él es igual a John y a mi hermano, solo que peor!” 

(Gilman, 2019 [1892], p. 29-30). La amenaza del marido, al sugerir una consulta con otro médico, trata 

sobre cómo el ingreso de mujeres em “manicômios” era una práctica común y fácilmente cumplida, 

dada la autoridad masculina y el respaldo de la ciencia de la época. 

Es crucial observar que sin la figura patriarcal de autoridad para tomar decisiones, 

probablemente no existirían los manicomios como los conocemos. La histeria, siendo típicamente 

femenina, resultó en mujeres como las principales víctimas de este sistema. Aunque la Reforma 

Manicomial ha avanzado, el prejuicio relacionado con la raza, clase social y género persiste, afectando 

a minorías sociales, a pesar de los esfuerzos de los estudios interseccionales que buscan comprender 

la complejidad de las experiencias humanas y combatir cualquier forma de discriminación. 

Las mujeres, a su vez, estaban allí no por ser “locas”, sino por desobedecer las expectativas 

sociales. En la película, todas las mujeres “alienadas” pasan de ser propiedad del seno familiar al 

experimento del Doctor Charcot. La enfermera es clara al decirle a Eugénie que ni siquiera su padre 

tiene más derecho sobre ella, pues ahora pertenecía al Doctor Charcot, estando bajo sus cuidados. 

Este momento destaca el sistema patriarcal, que cuando se compara con una pirámide, pone a la 

mujer en la base, oprimida por la familia y, más arriba, por las instituciones como los manicomios. 

Jerárquicamente, tenemos las instituciones en la parte superior, la familia en el centro y la 

mujer en la base. Las que excedían los límites impuestos eran anuladas socialmente, víctimas de 

experimentos crueles y de todas las formas de prejuicio. En el cuento, la internación de la protagonista 

ocurre dentro del seno familiar, donde la relación con el marido la somete, privándola incluso del 

contacto con sus familiares y aislándola socialmente. El final del cuento, sin embargo, deja abierta la 

posibilidad de una internación institucional. Doblemente frágil, por ser mujer y por estar enferma, ella 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 21 

no tiene argumentos para defender su punto de vista y acaba cediendo constantemente a los caprichos 

del marido. 

A medida que la narrativa avanza, empezamos a darnos cuenta de que la mujer vista por el 

personaje puede ser una representación de su “yo”, de su interioridad (Hedges, 2016). Ella menciona 

encontrar humillante el acto de arrastrarse durante el día, algo que siempre hace a la sombra, sin que 

las otras personas a su alrededor la vean. 

Aunque la narradora estaba profundamente perturbada y oprimida por el entorno en el que 

vivía, no consideró el suicidio como una opción porque sabía que tal acto sería socialmente 

condenado. Incluso ante su angustia, ella se preocupaba constantemente por lo que otros podrían 

pensar. 

Un ejemplo de esto puede ser observado cuando ella piensa en saltar por la ventana, pero se 

da cuenta de que las rejas son demasiado fuertes para intentarlo: “Saltar por la ventana sería un 

ejercicio admirable, pero las rejas son demasiado fuertes para que yo ni siquiera lo intente. De todos 

modos, no lo haría. claro que no. Sé muy bien que un acto como este es inapropiado y podría ser mal 

interpretado” (Gilman, 2019 [1892], p. 66-67). En este pasaje, vemos una introversión de la culpa 

asociada al estigma de la “locura”, pues el suicidio sería visto como una actitud indebida y socialmente 

mal interpretada. Al considerar los principios cristianos sobre la vida después de la muerte, donde 

aquellos que se suicidan no serían dignos del cielo, el cuarto donde ella se encuentra es descrito como 

una prisión, es decir, el personaje está en un arresto domiciliario en el seno familiar. 

Varios estudiosos analizaron la actitud descrita por la narradora, y Hedges llegó a la siguiente 

conclusión: 

 

Ella quería estrangular a la mujer detrás del papel - atarla con una cuerda. Porque 

esta mujer, el producto trágico de la sociedad, es naturalmente el propio yo del 

narrador. Y al rechazar a esa mujer, podría liberar a la otra atrapada dentro de sí 

misma. El único rechazo disponible, sin embargo, es el suicidio, y por lo tanto cae 

en una espiral de locura (Hedges, 2016, p.95). 

 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 22 

La cita de Hedges (2016, p. 95) resalta la profundidad simbólica del cuento El papel amarillo, 

al presentar a la mujer detrás del papel como una proyección de la narradora, un reflejo de su 

represión, angustia y confinamiento social. Al querer estrangularla, la protagonista manifiesta el 

conflicto interno entre la identidad impuesta y el deseo de liberación. Sin embargo, el único camino 

posible, ante la ausencia de autonomía, es la locura, que surge como una forma extrema de 

resistencia. La espiral de la locura representa tanto la destrucción como el intento desesperado de 

romper los límites que la aprisionan. 

En el final del cuento, la mujer, vista por el personaje como una figura atrapada entre rejas, es 

una representación de su “yo”. Como Hedges (2016, p. 95) afirma, “la locura es su única libertad”. El 

marido la sorprende arrastrándose, como podemos observar en el pasaje siguiente: 

 

Se detuvo a un paso del umbral. “¿Qué ha pasado?” gritó. “Por el amor de Dios, 

¿qué estás haciendo?!” Aún arrastrándome, lo miré por encima del hombro. 

“Finalmente logré salir”, respondí, “¡a pesar de ti y de Jane! Y arranqué la mayor 

parte del papel, así que no podrás ponerme de nuevo!”. Bueno, ¿qué razón tendría 

ese hombre para desmayarse? Pero el hecho es que se desmayó, y justo al lado 

de la pared, en medio de mi camino, así que tuve que arrastrarme sobre él cada 

vez! (Gilman, 2019 [1892], p. 69). 

 

Este fragmento final del cuento Papel Amarillo simboliza el ápice de la ruptura psíquica de la 

narradora y, simultáneamente, su liberación simbólica de las ataduras sociales y patriarcales que la 

oprimen. La frase “finalmente logré salir” indica una identificación con la mujer atrapada detrás del 

papel, materializando una división entre el “yo” social y el “yo” reprimido. El desmayo del marido ante 

la nueva realidad de la esposa, ahora fuera del control y de la razón convencionales, representa el 

colapso del poder masculino ante la subjetividad femenina que se libera, aunque sea por medio de la 

locura. El acto de arrastrarse sobre él refuerza el gesto simbólico de superación de la opresión. 

El cuento trata a la mujer socialmente oprimida incluso por la estigmatización de la histeria 

como una enfermedad femenina. El diario escrito por el personaje puede ser interpretado como una 

forma de denuncia, pues, como señala Tiburi (2016, p. 6), “[...] incluida en el cosmos opresivo del 

hogar y excluida de la vida pública, a la mujer le quedan por vivir confusiones internas que pueden 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 23 

llevarla a la locura”. En este contexto, liberar a la mujer atrapada en el papel pintado amarillo se 

convierte en una metáfora de su liberación personal. 

Al final de la película, hay un baile en el que todos visten disfraces, y la alta sociedad francesa 

es invitada a participar para observar a los pacientes de la clínica en una imitación carnavalesca y 

zoológica, que evidencia de forma bizarra el trato dado a las mujeres. 

 

Figura 5: El baile de las locas 

 

Fuente: Impresión de la Película El baile de las locas (1 hr. 41min.40seg.). 

 

Al establecer un análisis de los aspectos lingüístico-semióticos de la película, destacamos el 

uso de colores vibrantes en los trajes contrastando con la poca iluminación, lo que dirige la atención 

hacia los personajes estigmatizados como “locas” e “histéricas”. Además, es posible identificar 

elementos que remiten a la tragedia y a la comedia, como la elección de los trajes de época utilizados 

en comedias y piezas teatrales, aludiendo a la dualidad de la existencia humana. De esta manera, la 

sociedad parisina tiene su atención capturada por estas mujeres, vestidas de forma llamativa y a veces 

grotesca. Elementos visuales como la oscuridad, la balaustrada y la arquitectura del lugar evocan 

sentimientos de tradición y nostalgia, en contraste con la subversión del evento. 

La escena final es profundamente impactante, ya que mientras Eugénie conquista su libertad, 

Geneviève permanece atrapada en su lugar. El precio de la libertad de una fue, metafóricamente, el 

confinamiento de la otra. Este pasaje es altamente simbólico, pues ilustra cómo la lucha individual de 

algunas mujeres puede ser sutilmente costeada por el sacrificio de otras, en un contexto de represión 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 24 

sistémica. Aunque Eugénie escapó de La Salpêtrière, prometiendo ayudar a otras personas, todavía 

se encuentra en un estado de exclusión social. 

Tiburi (2016) invita a la reflexión sobre el cuento, destacando que Gilman (2019 [1892]) incita 

a todas las mujeres a “salir”, a “liberarse” del papel tapiz que las aprisiona. Sin embargo, incluso en el 

siglo XXI, todavía observamos un gran número de mujeres atrapadas dentro de sí mismas, en 

relaciones abusivas y en una sociedad que impone estereotipos que deben romperse. Para que haya 

la posibilidad de una sociedad más igualitaria, se hace fundamental combatir todas las formas de 

prejuicio y sexismo que perpetúan la desigualdad de género. 

En síntesis, en ambas obras es posible visualizar la explotación de la figura femenina como 

un cuerpo que está controlado pero que simultáneamente busca resistencia y libertad. Hay un diálogo 

constante entre la represión y la rebelión, en el que el cuerpo femenino se establece como campo de 

batalla por la voz y la identidad. Estos temas se entrelazan para demostrar cómo la sociedad lleva a 

cabo el silenciamiento de las mujeres, utilizando instituciones y discursos patriarcales para mantener 

el control y el poder sobre ellas. El análisis de estas narrativas permite lanzar una reflexión profunda 

sobre la condición femenina y la búsqueda de autonomía en un mundo que a menudo intenta 

restringirlas y oprimirlas. 

En esta perspectiva, algunos aspectos estructurales a destacar: i) en el cuento, la protagonista 

es controlada directamente por el marido, el hermano y la estructura social; ii) en la película, las 

mujeres son institucionalizadas y sometidas a tratamientos invasivos, siendo etiquetadas como “locas” 

y perdiendo su autonomía. De este modo, se identifica la represión y el control ejercidos tanto por las 

figuras masculinas como por la propia sociedad patriarcal. 

En relación a los aspectos lingüístico-semióticos, el cuarto en el cuento se describe como una 

forma de aprisionamiento, utilizando la metáfora de la casa y la descripción psicológica del papel tapiz. 

A su vez, el manicomio, en la película, representa un espacio de deshumanización de las mujeres, 

demostrando cómo la sociedad restringe la libertad femenina, especialmente aquellas que transgreden 

los preceptos sociales establecidos. 

En ambas narrativas, el cuerpo es central: en el cuento, es el espacio de lucha por la cordura, 

mientras que en la película se convierte en un medio de resistencia y celebración de la vida, incluso 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 25 

en un contexto opresivo. La voz femenina también es silenciada en las obras. En el cuento, a la 

protagonista se le prohíbe escribir y expresarse; en la película, las mujeres del baile, aunque 

momentáneamente libres, siguen siendo vistas como “histéricas” por la sociedad. 

Tanto la obra O Papel de Pared Amarillo como la película O Baile das Loucas utilizan 

simbolismos y metáforas para ilustrar el confinamiento y la resistencia. El papel pintado representa la 

opresión interna, mientras que el baile simboliza la búsqueda de libertad externa. Los personajes, 

cuando se analizan conjuntamente, ofrecen una visión integral de la lucha femenina contra las 

imposiciones sociales, demostrando que, incluso en contextos de confinamiento, la resistencia se 

configura como una fuerza vital e indomable. 

 

Consideraciones finales 
 

En conclusión, al analizar cómo se construye lo femenino en las narrativas del cuento El papel 

de pared amarillo (Gilman, 2019 [1892]) y en la película El baile de las locas (Laurent, 2021), a partir 

del cuestionamiento de investigación:  ¿cómo el cuento Papel Amarillo y la película El baile de las 

locas representan la construcción del femenino y revelan las estrategias de resistencia de las mujeres 

frente a la opresión patriarcal y la patologización de la diferencia en el siglo XIX? 

Observamos la representación de las estrategias de resistencia de las mujeres frente a 

contextos de opresión, silenciamiento y patologización del comportamiento femenino. Ambas obras 

abordan la represión y el control ejercidos sobre las mujeres, siendo el cuento una representación de 

cómo la mujer que se desvía del papel tradicional de esposa y madre es forzada a la subordinación, 

sea por medio de la enfermedad y del confinamiento en el espacio doméstico, o por la opresión social 

y patriarcal. Ya la película retrata la patologización de la mujer que desafía la normatividad social, 

siendo internada en instituciones psiquiátricas, como La Salpêtrière, donde su “locura” es a menudo 

una forma de resistencia o expresión de un malestar causado por la rígida imposición de papeles de 

género. 

Las obras en lienzo evidencian la construcción de lo femenino como algo pasivo, frágil y 

sumiso a los deseos masculinos y a los preceptos sociales, donde las mujeres son constantemente 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 26 

monitoreadas, controladas y silenciadas. La representación de estas mujeres que desafían ese orden 

y buscan afirmar su individualidad refleja, de forma aguda, la resistencia a la opresión patriarcal. La 

locura, ya sea en el cuento o en la película, se presenta como una forma extrema de resistencia, un 

camino de escape de las ataduras de la sociedad que no acepta a la mujer fuera de los estándares 

establecidos. 

El análisis de estas dos obras trata tanto de la lucha de las mujeres como de la invitación a 

reflexionar sobre cómo el control sobre el cuerpo y la mente femeninos perpetuaron el poder patriarcal, 

y cómo la resistencia de estas mujeres puede ser vista como una forma de subversión y libertad, 

incluso que expresa por medio de la locura, “el cuerpo humano entra en una maquinaria de poder que 

lo escruta, lo desarticula, y lo recompone [...]  La disciplina fabrica así cuerpos sumisos y ejercitados, 

cuerpos dóciles” (Foucault, 1997, p.119) 

El cuerpo humano es capturado por una lógica de control minucioso que lo convierte en un 

instrumento funcional para los intereses del poder. El dominio sobre los cuerpos va más allá de la 

mera obediencia: se trata de moldear comportamientos, gestos e incluso pensamientos. 

Históricamente, los cuerpos femeninos han sido blanco de estas prácticas, siendo domesticados, 

medicalizados y marginados cuando no correspondían a las normas impuestas. 

Así, tanto El papel amarillo como El baile de las locas exponen la construcción del femenino 

como un campo de disputa entre la conformidad y la resistencia. Aunque los protagonistas de las 

narrativas son en gran parte silenciados o confinados, sus historias subrayan la necesidad de repensar 

las formas de control social y la importancia de entender la diferencia y la individualidad femenina 

como potenciales fuentes de fuerza y liberación. El estudio de estas representaciones nos permite 

darnos cuenta que, aunque el patriarcado se ha utilizado de la patologización y de la opresión para 

controlar a las mujeres, también ha creado una narrativa en la que la resistencia, aunque invisible o 

marginada, sigue desafiándolo. 

Destacamos que este estudio no agota las posibilidades de análisis, ya que la construcción 

del femenino y las formas de resistencia de las mujeres frente a la opresión patriarcal y a la 

patologización del comportamiento femenino en el siglo XIX son temas complejos y multifacéticos. Por 

lo tanto, otras investigaciones, con diferentes enfoques y metodologías, deben ser desarrollados para 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 27 

profundizar la comprensión de estos procesos, ampliando las perspectivas sobre cómo las explorando 

las múltiples formas de resistencia y subversión que emergen en los contextos sociales. 

 

CRediT  

Reconocimientos:  

Fondos de investigación: CAPES 

Conflictos de intereses: Los autores certifican que no tienen ningún interés comercial o asociativo que  

represente un conflicto de intereses en relación con el manuscrito.  

Aprobación ética: No se aplica. 

Contribuciones:   

 

PARDINHO, Jocieli Aparecida de Oliveira 

Conceptualización, Curaduría de datos, Análisis formal, Adquisición de fondos, Investigación, Metodología, 
Administración del proyecto, Recursos, Software, Supervisión, Validación, Visualización, Redacción - borrador 
original, Escritura - revisión y edición.   

 
CAPELIN, Pamela Tais Clein 

Conceptualización, Curaduría de datos, Análisis formal, Adquisición de fondos, Investigación, Metodología, 
Administración del proyecto, Recursos, Software, Supervisión, Validación, Visualización, Redacción - borrador 
original, Escritura - revisión y edición.   

 

Referencias 

BALZAC. Honoré de. A mulher de 30 anos. Trad. Paulo Neves. Porto Alegre L&PM, 2011. 

 

CASTRO, Aline da Cruz. Histeria: sintomas da psicanálise aos romances portugueses. Revista: 

Psicologia PT- O portal dos psicólogos. 2013. p. 1-11. ISSN 1646-6977. Disponível em: 

http://www.psicologia.pt/artigos/textos/TL0333.pdf.  Acesso em: 24 jan. 2023. 

 

FREUD, Sigmund. Estudos sobre a histeria (1893-1895).  In: Obras Completas. Rio de Janeiro: Imago. 

Volume 2. s/d.  p. 1-220. 

 

FOUCAULT, Michel. Histeria e Hipocondria. In: História da loucura. Trad. José Teixeira Coelho Netto. 

São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 307-329. 

 

FOUCAULT, Michel. Dits et écrits. Ed. Daniel Defert, François Ewald e Jacques Lagrange. Paris: 

Gallimard, vol. 4, 1994. 



 
ISSN: 2317-2347 – v. 14, n. 1 (2025) – e6260 

Todo o conteúdo da RLR está licenciado sob Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional 

 

 

 28 

 

FOUCAULT, Michel. Poder-corpo. In: Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1996 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 1997. 

 

GILMAN. Charlotte Perkins. [2007]. O papel de parede Amarelo. Trad. Diogo Henriques. 6 ed. Rio de 

Janeiro: José Olympio, 2019. 

 

HEDGES, Elaine. Ryan. Posfácio. In: GILMAN, Charlotte Perkins. O Papel de Parede Amarelo. Trad. 

Diogo Henriques; apresentação de Márcia Tiburi. 2 ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2016, p. 71-110. 

 

KARDEC, Allan. O Livro dos Espíritos. Tradução de Guillon Ribeiro. 91. ed. Rio de Janeiro: FEB – 

Federação Espírita Brasileira, 2007. (Publicado originalmente em 1857). 

 

KEHL, Maria Rita. Deslocamentos do feminino: a mulher freudiana na passagem para a modernidade. 

2 ed. São Paulo: Boitempo, 2016.  

 

LAURENT, Mélanie. O Baile das Loucas. Direção e produão: Mélanie Laurent. França, Disponível no 

Amazon Prime Video, 2021. 

 

SANTOS, Maria Aparecida Conceição Mendonça.; SALLES, Vera Lúcia Rolim. O fenômeno da histeria 

e a visão da sexualidade feminina da Literatura: Realismo/Naturalismo Europeu. In: Revista: 

Interderdisciplinar em Cultura e Sociedade (RICS). São Luís. V.2. n 1. 2016. p. 109-126. Disponível 

em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/ricultsociedade/article/view/4995. Acesso em: 10 

fev. 2023. 

 

SABBATINI, Renato Marcos Endrizzi. Frenologia: A História da Localização Cerebral. In: Revista 

Cérebro & Mente, março de 1997. Universidade Estadual de Campinas. Disponível em: 

http://www.cerebromente.org.br/n01/frenolog/frenologia_port.htm. Acesso em: 05 out. 2023. 

 

TIBURI, Marcia. Apresentação. In: GILMAN, C. P. O papel de parede Amarelo. Trad. Diogo Henriques. 

2 ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2016. 

 

 


